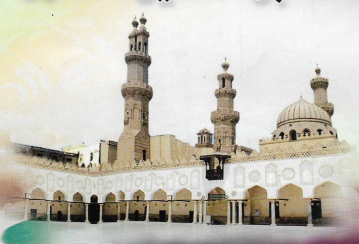
# سبيل الثوفيق

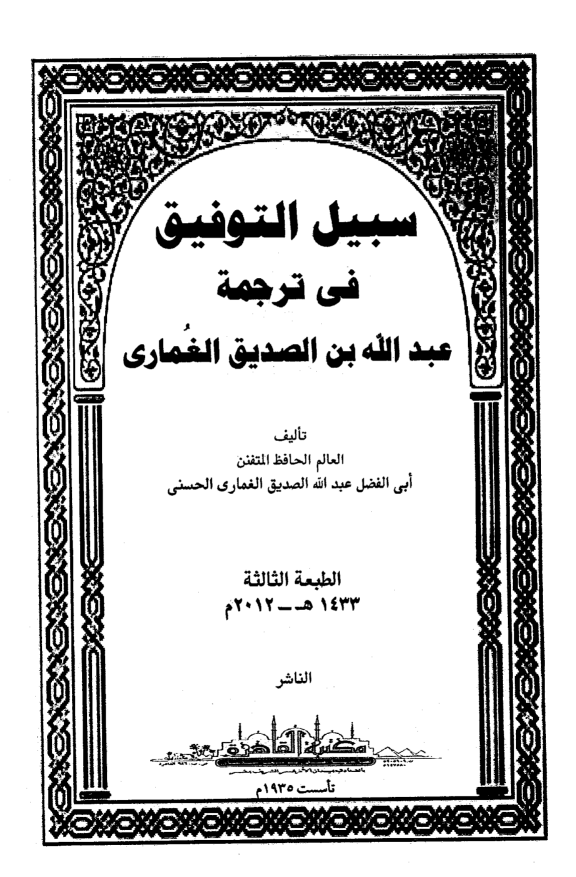
في ترجمة عبد الله بن الصديق الغُماري



<sup>कुरस्रा</sup>क्हान्। पिया

أبي الاخرار عب الله بن محمه الصبوع الخماري الحسك







رقم الإيداع بدار الكتب ٢٠١١ / ٢٠١٦ الترقيم الدولى I.S.B.N 0-978-977-401

جميع حقوق الطبع والنشر والتوزيع والنقل والترجمة بأى وسيلة خاصة بمكتبة القاهرة

لصاحبها: على يوسف سليمان وأولاده

١٢ شارع الصنادقية بالأزهر ت: ٢٥٩٠٥٩٠٩

11 درب الأتراك خلف الجامع الأزهر ت: ٢٥١٤٧٥٨٠

جوال: ۱۲۲۷۵۰۹٤۲.

ص، ب ۹٤٦ العتبة \_ رمز بريدي ١١٥١١

العتبة ـ الأزهر ـ القاهرة alqahirah55@yahoo.com tarekali59@yahoo.com

جمهورية مصر العربية

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد المرسلين ورضى الله عن آله الطاهرين، وصحابته من الأنصار والمهاجرين.

وبعد: فهذا تاريخ حياتي كتبته إجابة لطلب بعض تلامذتي، واقتداء بمن فعل ذلك من العلماء الأعلام، وقد كنت كتبتُ (١) ترجمة لى في آخر كتاب (بدع التفاسير) لكنها مختصرة فأردت بسطها وذكر ما حصل في دراستي العلمية بتفصيل، وأسأل الله الهداية والتوفيق.

المؤلف

عبد الله الصديق الغماري

<sup>(</sup>١) وقد ترجم لي جماعة من الأفاضل:

منهم مسند العصر العلامة محمد ياسين الفاداني الكي في ثبته الكبير المسمى (بغية المريد من علوم الأمسانيد)، ونقل أ أجازتي له في آخر ثبت الأمير الذي طبعه،

<sup>-</sup> ومنهم العلامة الفقيه الشيخ إسماعيل عثمان زين اليماني المكي في ثبته ونقل كذلك اجازتي له،

<sup>-</sup> ومنهم أخى العلامة المحدث السيد عبد العزيز بن الصديق في تعريف المؤتي بترجمة نفسي، وفي السفينة،

<sup>-</sup> ومنهم أخى الأكبر الحافظ السيد أحمد الصديق في سبحة العقيق في مناقب الشيخ سيدى محمد بن الصديق،

<sup>-</sup> ومنهم صديقنا الأديب الشيخ زكى مجاهد في الجزء الرابع من الأعلام الشرقية،

<sup>-</sup> ومنهم الأستاذ عبد الحكيم هندى المصرى في ذيله على كتاب الجوهر فيمن له خمسون كتاباً أو أكثر للعظم،

<sup>-</sup> ومنهم ولدنا الفاضل الأستاذ محمود سعيد في (ارتشاف الرحيـق من أسانيد عبـد الله بـن الـصديق) وفي (تـشنيف

الأسماع بشيوخ الرواية والسماع) طبع مكتبة القاهرة،

<sup>(</sup>٢) طبع مكتبة القاهرة - الأزهر

#### مقد مـــــــة

يستدل كثير من العلماء بقول الله تعالى ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ (الضحى: ١١) على استحباب تحدث الشخص بما أنعم الله عليه من علم وصلاح وفضل.

وللحافظ السيوطى كتاب (التحدث بالنعمة)، وللعارف الشعرانى كتاب (المنن الكبرى) وروى ابن جرير فى تفسيره: حدثنى يعقوب بن إبراهيم قال: ثنا سعيد بن أياس الجريرى عن أبى نضرة، قال: (كان المسلمون يرون أن من شكر النعم التحدث بها).

وعندى في ذلك نظر لوجوه:

الأول: أن السياق يقتضى تخصيصها بالنبى الله الله الله الله الله المسرين . مخصوصة به، ومراعاة السياق واجبة وقد غفل عنها معظم المسرين .

الثانى: أن تحدث النبى ولله بنعمة الله من التبليغ الواجب عليه لتعرف الأمة فضائله وخضائصه وذلك من تمام الإيمان به .

الثالث: أن النبى و معصوم، فإذا تحدث بنعمة الله عليه لا يكون في حديثه كذب ولا مبالغة ولا رياء ولا افتخار، وغيره ليس مثله .

الرابع: أن الخطاب الخاص بنا معشر الأمة قول الله تعالى: ﴿فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى ﴾ (النجم: ٣٢)، هذه الآية تنهانا أن نزكى أنفسنا بأن نتحدث بما أوتينا من علم وصلاح وعبادة.

قال ابن كثير: وقوله تعالى: ﴿فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ أى لا تمدحوها وتشكروها وتمنوا بأعمالكم ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى ﴾ كما قال تعالى: ﴿أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ الله يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ (النساء:٤١).

قال القرطبى: وتغير بره لما في من تزكية النفس، والله تعالى يقول: ﴿فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ ﴾، ويجرى مجرى هذا في المنع ما كثر في الديار المصرية من نعتهم أنفسهم

النعوت التى اتقتفى التزكية نحو زكى الدين، ومحى الدين، لكن لما كثرت قبائح المسمين بها ظهر تخلف هذه النعوت عن أصلها فصارت لا تفيد شيئاً من معناها الأصلى، بل ربما يسبق منها في بعض المواضع، وفي بعض الأشخاص نقيض مدلولها لغة، حتى صار الحال في تسمية العرب المهلكة مفازة.

قلت: النعوت التى أشار إليها عادة أعجمية، فإن العجم هم الذين يستعملون الألقاب المقتضية للتزكية ومنهم سرت فى مصر والشام، والعرب لم يكن عندهم إلا الكنى، غير أن النبى الله الله الله)، ولقب خالد بن الوليد (سيف الله).

وقال القرطبى فى تفسير قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ ﴾ (الساء ٤١) هذه الآية، وقوله تعالى يقتضى الغض عن المزكى لنفسه بلسانه، والإعلام بأن الزاكى المزكى من حسنت أفعاله، وزكاه الله ﷺ، فلا عبرة بتزكية الإنسان نفسه، وإنما العبرة بتزكية الله له، وذكر حديث مسلم الذى مر، وقال: فقد دل الكتاب والسنة على المنع من تزكية الإنسان نفسه أهه، لكنه خالف هذا فى سورة الضحى فاستحب التحدث بالنعمة وغفل عن سياق الآية، كما غفل غيره ونسى ما قاله هنا وجل من لا يغفل ولا ينسى.

وحديث النعمان بن بشير، قال: قال رسول الله على المنبر: { من لم يشكر القليل لم يشكر الكثير ومن لم يشكر الناس لم يشكر الله والتحدث بنعمة الله شكر وتركها كفر والجماعة رحمة والفرقة عذاب }، رواه أحمد وإسناده ضعيف، وهو الحديث الثامن عشر في (الأربعين الغمارية)، وذكرت له هناك طرقاً تقويه، لكن ليس فيها عبارة التحدث بالنعمة.

#### وقلت تعليقا عليه: يؤخذ منه الحض على أمور:

الأول: التحدث بالنعم وإذاعتها، وأن ذلك من الشكر المطلوب، وذلك مقيد بما إذا لم يكن في التحدث مفاخرة أو مكاثرة أو رياء وإلا فهو مذموم أها، وما قيدت به التحدث بالنعمة قرره العلماء أيضاً، ولم أشر إلى أن التحدث بالنعمة مأخوذ من الآية، بل اقتصرت على الحديث مع ضعفه لأن الآية خاصة بالنبي الله كما قلنا.

لكن يرد هنا إشكال وهو: كيف يجوز التحدث بالنعم وقول الله تعالى: ﴿فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسُكُمْ ﴾ (النجم: ٣٦) يمنع منه؟ .

ونقول في الجواب عن ذلك:

النعم نوعان: (نعم مادية): كالمال والأكل واللبس.

(ونعم معنوية): كالعلم والصلاح والهداية.

(فالنعم المادية) شكرها إظهار أثرها.

روى ابن حبان والحاكم عن أبى الأحوص عن أبيه، قال: أتيت رسول الله وأنا قشف الهيئة فقال: {هل لك من مال؟} قلت: نعم، قال: {من أى المال؟} قلت: من كل المال قد أتانى الله من الأبل والخيل والرقيق والغنم، قال: {فإذا آتاك مالاً فلير عليك}.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبي الله قال: {كلوا وأشربوا وتصدقوا في غير سرف ولا مخيلة فإن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده}، رواه ابن أبى الدنيا في (كتاب الشكر)، ورجال إسناده ثقات.

وروى أبو يعلى والبيهقى عن عطية العوفى عن أبى سعيد الخدرى عن النبى الله قال: {إن الله جميل يحب الجمال ويحب أن يرى نعمته على عبده ويبغض البؤس والتباؤس}، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

وشكر (النعم المعنوية)، العمل، قال الله تعالى: ﴿ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْراً ﴾ (سبأ:١١).

قال أبو عبد الرحمن السلمى: الصلاة شكر، والصيام شكر، وكل خير تعمله لله كلك فكر.

وقال محمد بن كعب القرظي: الشكر تقوى الله والعمل الصالح.

وفى صحيح مسلم عن عائشة ﴿ أَن رسول الله كان يقوم من الليل حتى تقطر قدماه، فقلت له: أتصنع هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: {أفلا أكون عبداً شكوراً}.

قال القرطبي في تفسيره: إن الشكر بعمل الأبدان دون الاقتصار على عمل اللسان فالشكر بالأفعال: عمل الأركان، والشكر بالأقوال: عمل اللسان أهـ

قلت: معنى الشكر باللسان: أن يظهر الشخص حمد الله على نعمه بأن يقول: الحمد لله على توفيقه، وعلى هدايته، وعلى إلهامه ونحو ذلك، وليس بلازم أن يعدد أنواع النعم بأن يقول: صليت كذا ركعة، أو أنى أقوم الليل أو أفعل كذا من أنواع الخير.

نعم يجوز للشخص أن يتحدث عن نفسه في حالتين:

الأولى: أن يقصد تحريض بعض أصحابه ومحبيه على فعل طاعة: كأن يتصدق أمامهم ليحثهم بذلك على الصدقة.

والأخرى: أن يقصد التعريف بنفسه ليعرف غيره حاله، ويعملوا بنقله وفتواه، إذا ثبت عندهم صدقه في نقله، وتحريه في فتواه، وقد يحتاج إليه في شهادة ونحوها، وهذا لا خلاف في جوازه.

بل أستدل بقول يوسف الطَيْلا: ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِنِ الْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (يوسف:٥٥)، على طلب الولاية.

قال الحافظ السيوطى في (الإكليل): استدل به على جواز طلب الولاية كالقضاء ونحوه لمن وثق من نفسه بالقيام بحقوقه، بصفة مدح للمصلحة، خصوصاً لم لا يعلم مقامه أهـ.

وقال ابن جزى في تفسيره: ويستدل بذلك أنه يجوز للرجل أن يعرف بنفسه، ويمدح نفسه بالحق إذا جهل أمره، وإذا كان في ذلك فائدة أهـ.

وحديث النهى عن طلب الإمارة، محمول على ما إذا كان الطالب، ليس أهلاً لها، بدليل أن أبا ذر الله من النبى الله أن يوليه الزكاة، فقال له: {إنك رجل ضعيف وإنى أحب لك ما أحب لنفسى}، فصرفه عن الولاية لضعفه عن القيام بحقوقها.

وبعد انتهاء هذه المقدمة، نشرع في المقصود بحول الله وقوته، فنقول:

## ( **فصل** ) نسبی

هذا هو نسبنا المعروف الشائع بين أفراد عائلتنا (بغمارة) وغيرها وهو ثابت محقق بطريق الشهادة والشهرة والتواتر بين الناس.

ولكن العلامة أبا العلاء إدريس بن محمد الفضيلى العلوى، والد شيخنا مولاى عبد الله الفضيلى ذكر في كتابه (الدرر البهية والجواهر النبوية في الفروع الحسنية والحسينية)، ج٢ ص ١٨٣ طبع فاس سنة ١٣١٤هـ، في الكلام على أبناء الفرع الثالث من فروع مولانا عبد الله الكامل، وهو السيد سليمان، ما نصه:

وفرقة بغمارة، وهم أولاد عبد المؤمن، ورجع بعضهم لتلمسان، وجميعهم أولاد السيد عمر الشريف ابن أحمد بن محمد العابد ابن إدريس بن محمد بن سليمان بن عبد الله الكامل أهـ

فجعلنا من أولاد سليمان أخى إدريس الأكبر، والثابت لدينا ما تقدم، وهو السجل في ظهائر ملوك دولة الشرفاء السعديين، ودولة الشرفاء العلويين الحاضرين إلى عهد السلطان عبد العزيز المؤرخ ظهيره بذلك سنة اثنتى عشرة وثلاثمائة وألف هجرية، فلعل ذهنه انتقل من السيد عمر بن العربى الموجرد في سلسلة نسبنا، فظنه السيد عمر الشريف وعلى كل حال، فإن هذا الخلاف لا يضر في صحة النسب، ولا يؤثر فيه شيئاً، لأن سليمان أخو

إدريس، وفروعها منتشرة في المغرب، فإذا نسب فرع من فروع أحدهما إلى الآخر على سبيل الوهم أو الغلط، لم يكن ذلك داعياً إلى الشك في النسب من أصله، كما هو معروف

ونظير هذا ذكره المحدثون في مبحث للمضطرب، حيث قالوا: ـ

إن الاضطراب قد يجتمع مع الصحة، وذلك بأن يحصل الاختلاف في اسم رجل وأبيه ونسبه، ويكون ثقة، فيحكم للحديث بالصحة مع تسميته مضطرباً: وكذلك إذا اختلف في الحديث هل هو من رواية فلان أو فلان؟ ويكون كل منهما ثقة، فيكون الحديث صحيحاً مع تسميته مضطرباً.

قال الزركشي: قد يدخل القلب والاضطراب والشذوذ في قسم الصحيح والحسن أهـ.

وإنما نبهت على هذا مع وضوحه، لأن بعض الناس لما أطلع على كتاب (التصوير والتصديق بأخبار الشيخ سيدى محمد بن الصديق) (الله ورأى الخلاف المشار إليه أنفاً، قال لى: إن أخاك شكك في صحة نسبكم بذكر الخلاف فيه، فلم أرد عليه، لأنه عامى لا يعرف قواعد العلم، رحمه الله.

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر وكل كتابنا طبع مكتبة القاهرة .

## ( فصل ) نسبى من جهة الأم

والدتى هى التقية الصالحة الطاهرة النقية فاطمة الزهراء كانت منقطعة النظير فى البذل والكرم فريدة فى البشاشة وحسن الخلق واحتمال الأذى من النساء الجاهلات، تغض عن كثير مما يقع منهن، سواء أكان عن قصد أم عن غير قصد، شديدة العطف على الفقراء والمساكين تبالغ فى إكرامهم، وتبذل لهم ما يحتاجون إليه من ثياب أو مال أو غير ذلك، كان النساء يقصدنها فى كثير من حاجاتهن فتقضى لهن ما تستطيع قضاءه، وتعدهن بالباقى أو تعتذر بأسلوب لا يجرح إحساسهن فيخرجن مسرورات داعيات لها، وكانت لها آراء صائبة، وفراسة حادة، إذا تكلمت فكأنما تستشف حجب الغيب وتنظر ما وراءه، وكم حصل ما توقعته أو تفرست فيه بعد وفاتها.

وكان مولانا الشيخ الإمام الوالد الله الله إذا ذكر ذلك يترضى عنها ويقول: كانت عاقلة حكيمة، وأخبرني أنها أدركت الولاية في آخر حياتها.

توفيت شهيدة النفاس ليلة القدر سنة (١٣٤١هـ) وهى دون الأربعين، وفى سنة (١٣٥١هـ) وهى دون الأربعين، وفى سنة (١٣٥٤هـ) أردنا نقلها إلى مكان آخر، بجانب قبر مولانا الإمام الوالد فوجدناها سليمة كأنما دفنت فى تلك الساعة، وكان الحاضرون لنقلها أكثر من عشرين نفراً شاهدوا ذلك من المناهدة وأرضاها وألحقنا بها على الإيمان.

ووالدها هو الناسك الخاشع الذاكر التالى لكتاب الله سيدى عبد الحفيظ بن عجيبه خال مولانا الإمام الوالد: كان مديد القلعة، مليح الوجه، ظاهر البركة، منور الشيبة، معتقداً عند الخاصة والعامة، إذا مشى فى الطريق تسارع الناس إلى تقبيل يده والتماس بركة دعائه، وكثيراً ما كان يرفع صوته بالهيللة فى الطريق بصوت جهورى جميل يذكر الناس له كرامات عاش أكثر من ثمانين سنة.

ولم تفته صلاة الصبح في المسجد الذي كان يؤم فيه، بضعاً وثلاثين سنة، لا يثنيه عن الحضور إلى المسجد ما يلقاه أيام الشتاء من كثرة المطر، ووحل الطريق، وظلمة الليل، وشدة البرد، حتى نعب إلى مولاه راضياً مرضياً سنة (١٣٥٣هـ).

ووالده هو الإمام العلامة الفقيه الصوفى المشارك في المعقول والمنقول سيدى أحمد بن عجيبة، كان فصيح العبارة قوى الذاكرة، كثير الحفظ، بارعاً في العلوم العقليه.

توفى سنة (١٣٧٥هـ) وله ضريح بطنجه يزار.

ووالده هو الإمام العلامة الفقيه الصوفى المفسر الولى الكبير سيدى أحمد بن محمد بن المهدى بن عجيبة، الحسنى صاحب (إيقاظ الهمم فى شرح الحكم)، (والبحر المديد فى تفسير القرآن المجيد)، وغير ذلك من المؤلفات، وله فهرس ترجم فيه لنفسه وله كرامات كثيرة توفى سنة (١٢٢٤هـ) عليه ونفعنى ببركته.

## ﴿ فصل ﴾ الولادة والنشأة

كانت ولادتى آخر يوم من جمادى الآخرة، أو غرة رجب سنة (١٣٢٨هـ)، بثغر طنجة، وعق عنى مولانا الإمام الوالد الله المام بكبشين، عملاً بالسنة

فقى المسند وسنن الترمذى عن عائشة و قالت: قال رسول الله الله الله عن الغلام شاتان مكافأتان وعن الجارية شاة }.

وفى المسند وسنن الترمذى أيضاً عن أم كرز الكعبية: أنها سألت رسول الله عن العقيقة؟ فقال: { نعم، عن الغلام شاتان وعن الأنثى واحدة لا يضركم ذكراناً كن أو إناثاً } صححه الترمذى وابن حبان، وفى الباب غير هذا من الحديث.

وفى سنة تسع وعشرين، رحل مولانا الإمام الوالد بالعائلة، ومعه جماعة من الإخوان والأتباع إلى الحجاز، لأداء فريضة الحج، وكلف أحد الإخوان أن يفعل بى شعائر الحج، وذلك للسنة الثابتة فيه.

وحين كان لى خمس سنين تقريباً، دخلت الجامع، وهو الكتاب أو المكتب، فقرأت على الفقيه عبد الكريم البراق - بفتح الموحدة وتشديد الراء - الأفجرى، جزء عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ وما فوقه، حتى وصلت إلى قوله تعالى: ﴿فَنَبِذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴿(الصافات:١٤٥)، ثم حصلت أشياء، اقتضت انفصاله عن الجامع، وجاء بعده الفقيه السيد محمد الأندلسي المصورى بفتح الواو المشددة، نسبة إلى قبيلة بنى مصور، وهى قريبة من طنجة، فقرأت عليه بقية الختمة، ونسميها السُلْكة، بضم السين وسكون اللام، وأربع ختمات أخرى، حفظت فيها القرآن جيداً بقراءة ورش، وهى القراءة المتبعة عندنا بالمغرب ثم قرأت ختمة سادسة لتأكيد الحفظ.

وكانت لى عناية كبيرة بمعرفة ألفات القرآن الثابتة والمحذوفة، ومدوداته الطويلة والمتوسطة، وتاءاته المسرحة والمربوطة وإمالاته ونسميها تعويضات ومنفرداته التي لم يأت من

نوعها في الختمة إلا كلمة واحدة، وغير ذلك مما يتعلق برسم القرآن.

حتى برزت فيه على كثير من كبار الفقهاء الذين يعملون فى المكاتب، بله من دونهم من التلاميذ، ممن هم فى سنى، أو أكبر منى بيسير.

ولشغفى بهذا الفن، حفظت معظم منظومة الخراز المسماه {مورد الظمآن} والتى شرحها العلامة الفقيه أبو محمد عبد الواحد بن عاشر، بشرح سماه {فتح المنان} رأيته فى مكتبة مولانا الشيخ الإمام الوالد رحمه الله ورضى عنه.

ولم يكن لى اعتناء بالتجويد، ولم نكن نسمع به، لأنه انقرض منذ أكثر من مائة سنة، لا يعرفه كبار العلماء بالمغرب فضلاً عمن دونهم، مع أن ابن الجزرى الحافظ، وإمام القراء يحكى الإجماع على تحريم قراءة القرآن بدون تجويد.

ولذلك لما عزمنا على السفر إلى القاهرة، أمرنى مولانا الإمام الوالد أن أتعلم التجويد، لأنه موجود في مصر، وهو لا يـزال شائعاً معمولاً بـه بـين القراء حفاظ القرآن يمتحن القارئ في تلاوته، فإذا أحسن القراءة بالتجويد وأتقن مخارج الحروف، وراعى المد والغنة والإخفاء والإقلاب والإبدال أجيز وإلا فلا ولا تجـد في مصر إماماً في مسجد ولا خطيب جمعه ولا قارئاً في الإذاعة، إلا وهو يجود.

وحصل مرة قبل أن أعرف التجويد أن قدمونى لصلاة المغرب بالمسجد الحسينى لعدم حضور الإمام، فلما انتهينا من الصلاة استنكر كثير من المصلين صلاتى لأنى لم أجود فى التلاوة، ومرة أخرى صليت المغرب بقرية (أويش الحجر) وقرأت سورة النصر، وبعد الصلاة نبهنى بعض المصلين إلى أنى لم أمد ﴿جَاءَ﴾ (النصر: ١) المد الواجب وهو ست حركات، وكنت مددت حركتين فقط، وكلمة ﴿جَاءَ﴾ فيها مد لازم بإجماع القراء.

وفى المغرب اليوم بدأ الطلبه يعتنون بتجويد التلاوة فى نطاق ضيق نرجو أن ينتشر حتى يعم أنحاء البلاد، ويصير القراء كلهم مجودين كما فى مصر، ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهُ بِعَزِيزٍ ﴾ (ابراهيم: ٢٠).

ثم شرعت فى حفظ بعض المتون، فحفظت متن الأربعين النووية، والأجروميه، وجمله كبيرة من الألفية، وقطعه من بلوغ المرام، ومن مختصر الشيخ خليل، ولم أستمر لأنه لم تكن لى رغبه فى الحفظ.

وزاولت لعب (كرة القدم) مدة ثلاث سنوات، وكنت (أصطاد السمك) في بعض الأحيان لكن غرامي بالكرة أكثر.

ولم أقرأ فى هذه المدة شيئاً من العلم، إلا أنى قرأت الأجروميه بشرح الأزهرى على أخى أبى الفيض بزاويتنا الصديقيه، وحللت قبل ذلك عباراتها تحليلاً موجزاً على خالنا السيد أحمد بن عبد الحفيظ بن عجيبه.

## ( نصل ) الرحلة إلى فاس

ثم أمرنى مولانا الإمام الوالد ، بالسفر إلى فاس، لطلب العلم بجامعة القرويين حيث تعلم آباؤنا وأجدادنا، وفيه يتعلم أهل المغرب كافة.

وكانت الدراسة فيها على الطريقة القديمة، يجلس الأستاذ والطلبة حوله يتلقون عنه، وشرعت في حضور الدروس، فصعب على النحو جداً، فاقترح الشريف سيدى العباس بن حربيط أن يكلم الأستاذ محمد الكردودى العدل، يحل معى أبيات الألفية حلاً موجزاً يسهل لى فهمها.

فكتبت إلى مولانا الإمام أستشيره فكتب إلى يقول: (لا تستعن بأحد، واحضر الدروس سواء فهمت أم لم تفهم وعن قريب ستفهم، والعلم لنا مضمون، وإنما نسلك سنة الله فى الأخذ والتلقى).

كان هذا جوابه لى، فنفذت كلامه، وفى مدة وجيزة لم تبلغ ستة أشهر فتح الله على بالفهم والحمد لله، وكان غرضى أن أدرس بالتدرج، أدرس النحو أولاً، فإذا فهمت درست الفقه وهكذا .

فقال لى مولانا الإمام الوالد ﷺ: العمر قصير لا يتسع لقراءة كل علم على حدته، فاحضر الدروس في علوم مختلفة ومتى حصلت ملكة الفهم في علم سهل عليك بقيته.

وبعد ستة اشهر، رجعت إلى طنجة فمكثت بها سنة أو أكثر عدت بعدها إلى فاس، حيث اجتهدت في التحصيل: فقرأت (الألفية بشرح المكودي) على شيخنا العلامة الشريف سيدى الحبيب المهاجي، وبشرح المكودي أيضاً مع حاشية ابن الحاج على شيخنا الشيخ محمد بن الحاج بن المحثى، وهو الشيخ حمدون بن الحاج، له حاشية على شرح المكودي وله ولوع بالاعتراض عليه، حتى إن مولانا الإمام الوالد في ذكر لى أنه رأى الشيخ المكودي في المنام يشتكى إليه من اعتراضات المحثى، ويطلب منه أن ينتصر له.

وحضرت الألفية أيضاً (بشرح ابن عقيل) و (حاشية السجاعي) على الشيخ محمد ـ بفتح الميم الأولى ـ ابن الحاج ابن عم المذكور قبله.

وحضرت في أول مختصر الشيخ خليل على شيخنا سيدى الحبيب المهاجي، بشرح

الخرشى، وحضرت كتاب الجنايات وما إليها على شيخنا العلامة المحقق مولاى أحمد القادرى، وحضرت باب البيع وما يتبعه على شيخنا العلامة الشيخ محمد الصنهاجى، وحضرت أبواباً أخرى من المختصر بشرح الخرشى وهو المقرر على شيخنا الشيخ محمد بن الحاج السابق ذكره، والعلامة مولاى أحمد ابن الجيلانى شيخ الجماعه، وقطعة من المختصر بشرح الزرقانى على العلامة مولاى عبد الله الفضيلى شيخ الجماعة بعد وفاة الشيخ السابق، وحضرت من باب الإجازة إلى آخر المختصر، بشرح الدردير، على العلامة مولاى عبد الرحمن بن القرشى.

وحضرت (فرائض المختصر بشرح الخرشي) وحاشية سيدى أحمد بن الخياط على العلامة الفقيه أبى الشتاء الصنهاجي.

وحضرت فى صحيح البخارى بشرح القسطلانى على الشيخ محمد بن الحاج بجامع مولاى إدريس، فلما وصل إلى كتاب الجهاد بعث إليه الحاكم الفرنسى لدينة فاس، ألا يقرأ هذا الكتاب ويقرأ ما بعده، فانقطع عن الدرس أياماً، حتى ذهب بعض الأعيان إلى الحاكم وأفهموه أنه لا يجوز بتر الكتاب بتخطى بعض أبوابه، فسمح بقراءته على ألا يتوسع فى الشرح، وكان باب الجهاد لا يقرأ فى كتب الفقه بالمغرب لأن فرنسا منعته إلا فى طنجة، فإن مولانا الإمام الوالد في كان يقرأ فى المختصر وفى صحيح البخارى، ويبالغ فى شرح أحكامه، ويتعرض لذم المستعمر ويحض على مقاومته، ولم تستطع فرنسا أن تمنعه من ذلك، وحضرت (تفسير الجلالين بحاشية الصاوى) على شيخنا العلامة سيدى الحسين العراقى بجامع سيدى عبد الرحمن المليلى، والتفسير لا يقرأه أحد فى القرويين ولا الحديث إلا فى رمضان، كان العلامة المحدث سيدى عبد الحى الكنانى يقرأ فى جامع القرويين حاشية الشنوانى على ابن أبى جمرة بعد العصر، حضرتها عليه.

وحضرت (جمع الجوامع بشرح المحلى) من أوله إلى كتـاب السنة على سيدى الحسين العراقي.

وحضرت مبحث الأداء والقضاء منه على العلامة المحقق الشيخ الراضى السنانى، وحضرت القدمات منه على العلامة مولاى عبد الله الفضيلى وحضرت قطعة كبيرة منه على شيخنا العلامة المحقق الشيخ العباس بنانى، كما حضرت عليه القولات العشر، وحضرت عليه أيضاً توحيد ابن عاشر.

وكان بعض الإخوان الصديقيين، ينهوني عن حضور دروسه، لأنه يسرب الدخان

ويتهمونه بترك الصلاة، فكتبت إلى مولانا الوالد أخبره بذلك، فأجابني بقوله: أحضر دروسه ولا شأن لك بحاله.

وكان هذا الشيخ يحبنى ويقدرنى وكنت أتردد عليه فى بيته، زرته مرة وطلبت منه كتابة فتوى تتعلق بزاويتنا فى فاس، فوافق أن يكتبها، ثم سألنى: هل يراها والدك؟ قلت: نعم، قال: يجب أن نحتاط فيها لأن والدك فى العلم مخيف، وبلغ من تقديره لى: أنى لما كنت بمصر وأردت أن أدخل امتحان شهادة العالمية الأزهرية طلب منى شيخ الأزهر وهو (الشيخ المراغى) أن أقدم شهادة من معهد مغربى رسمى بعدة السنوات التى قضيتها فى التعلم بها، لتضم إلى سنى الأزهر، فكتبت أطلب شهادة من القرويين، فتوقف شيخ الجماعة فى إجابة طلبى، فقال له الشيخ عباس: ليس عندك أعلم منه ولا مثله.

وحضرت (رسالة الوضع) على مولاى عبد الله الفضيلي.

وحضرت (شرح القويسنى على السلم) على الشيخ سيدى الحبيب المهاجى، وشرعت فى قراءة (القلصادى فى الحساب) ولم أتمه لأنى لم ينشرح قلبى له، ولم أقرأ تحفة أبن عاصم لأنها فى علم القضاء.

وكان مولانا الإمام الوالد الله يكره القضاء ويحذرنى من توليه، وولى بعض تلاميذه القضاء، القضاء، وخيفة النفاء، وكان يكره وظيفة العدالة وينهى عنها.

ورجع إلى فاس بعد غيبة طويلة العلامة المحدث الولى الصالح سيدى محمد بن جعفر الكنانى فاستقبله أهل فاس استقبالاً شعبياً حافلاً وأقبلوا على زيارته وتهنئته بسلامة الوصول، وكان يوماً مشهوداً فزرته وكنت أزوره فى بيته فيجلسنى معه على سريره، وإذا حضرت فى وقت أكل يجلسنى إلى جنبه ويواكلنى وقد يناولنى لقمة بيده الكريمة، وكان بينه وبين الإمام الوالد مودة كبيرة، حتى أنه لما توفى فى رمضان سنة (١٣٤٥هـ) وكنت فى طنجة رأيت مولانا الإمام الوالد هيه بكى عليه بكاء شديداً وحزن لفقده حزناً كبيراً، بقى عليه أثره مدة طويلة.

وأنا أعتبر من أعظم حسناتى تشرفى بهذين الإمامين العظيمين اللذين لم يكن فى عصرنا ولا قبله بكثير نظير لهما فى علمهما وورعهما وولايتهما وهديهما والعمنى برضاهما.

ثم سافرت إلى فاس أيضاً فكنت أزور العلامة سيدى الزمزمى ابن سيدى محمد بن جعفر، وكان يطلعنى على مؤلفات والده، ومنها كتاب (العلم النبوى)، وهو فى جزءين بخطه الدقيق الواضح، وكلفنى مولانا الإمام الوالد بنسخ بعض مؤلفاته، فقمت بنسخها عند نساخ جيد الخط، منها: (الإعلام بما فى المجانات ـ الساعات ـ المحلاة من الأحكام).

ومنها: كتاب في تحريم الدخان، ومنها: كتاب في البسملة، ومنها: كتاب في سلوك السبيل الواضخ إلى أن القبض في الصلوات كلها على مذهب مالك مشهور وراجح.

ثم رجعت إلى طنجة وذهبت إلى قبيلة بنى منصور من قبائل غمارة، وكان معى أخى الزمزمى فزرنا ضوارح أجدادنا سيدى الحاج أحمد وسيدى الحاج الصديق وسيدى عبد المؤمن وسيدى محمد المؤذن، كما زرنا ضريح سيدى أحمد الفلالي وضريح سيدى محمد البوزيدى، ورجعت إلى طنجة فشرعت في (شرح الأجرومية) وهو شرح كبير يقع في ٢١٣ صفحة، وكنت أطلع مولانا الإمام الوالد في على ما أكتبه منه، فيصلح لى ما أخطئ فيه، ورأى لهجتى في رد رأى بعض النحويين فيها شدة فقال: لا ترد على العلماء بهذا الأسلوب ولكن قل: هذا سهو أو سبق قلم أو اشتباه أو نحو هذا من العبارات الخفيفة.

وهذا أول كتاب ألفته فى حياتى وكان مولانا الإمام الوالد، يدربنى على البحث ومعرفة المظان، فيأمرنى بكتابة أبحاث تستدعى المراجعة، أمرنى مرة أن أكتب بحثاً فى لفظ (أول)، ما أصله؟ وهل هو معروف؟ أم لا؟ ومرة أخرى أمرنى أن أكتب بحثاً فى (أى) متى تعرب؟ ومتى تبنى؟ وهكذا كان يتعاهدنى الفينة بعد الفينة بمثل هذه المسائل، وحضرت عليه فى (شرح أبى جمرة لمختصره من صحيح البخارى).

وكان ينوه بعلمه ودقة استنباطه، فقد استنبط من حديث بدء الوحى نحو سبعين وجهاً من الآداب والأخلاق، ولا ينقل فيه عن شخص معين، وكل ما يقوله من بنات فكره، ويقول لى: إن الحافظ ينقل عنه فى فتح البارى، ويحليه بالعارف اعترافاً بفضله، مع أنه منحرف عن الصوفية، وحضرت عليه فى شرح الرسالة لأبى الحسن وحل مشكلات عرضت لى فى (مغنى اللبيب) و (شروح التلخيص)، وكنت أسأله عن أشياء فى الفقه والحديث فيجيبنى وتارة يحيلنى على كتاب لأعرف منه الجواب ببحثى فيه.

وكان يثنى على مع أصدقائه الذين يجالسونه، ويصفنى بحسن الفهم، وجودة المعرفة أخبرني بذلك غير واحد، منهم الفقيه الأمين المهدى وزارني مرة الفقيه الأديب الأستاذ (العياشى سيكرج) وبيده كتاب فقلت له: ما هذا؟ قال: هذا كتاب شرحت فيه أبيات ابن مالك في فعل الأمر المعتل الذي يأتي على حرف، وأولها:

#### أنى أقول لن ترجى وقايته ق الستجير قياه قوه قى قينا

وقد كنت قرأتها في (حاشية الخضرى على ابن عقيل).

قلت له: وما علاقتى بهذا؟ قال: أتيت به إلى السيد والدك لينظر فيه فأحالنى على معرفتك وإتقانك لهذا العلم فأخذته منه وقرأته وكتبت عليه ما ظهر لى.

وكان الله يحدثني عن الكتب العلمية في مختلف العلوم ويعطيني فكرة عن كل كتاب وقيمته.

وكنت أكلمه فى السفر إلى مصر فيقول لى: ستذهب إلى مصر إن شاء الله ولكن أحبك أن تذهب عالماً يحتاج إليك علماء الأزهر وكنت أظن أنه يقول هذا على سبيل التعبير والتشجيع وظهر فيما بعد أنه كان يقول الحقيقة فقد احتاج إلى علماء فى الأزهر كما سيأتى بيان ذلك بحول الله.

وكان إذا جاءه استفتاء من أى جهة من المغرب يملى على الفتوى وأنا أكتبها ثم يمضيها وتارة يأمرنى أن أمضيها بإسمى، وكنت أزوره كل صباح فى المكتبة أو فى البيت الذى يجلس فيه، فإن تأخرت يوماً يبعث إلى ويسألنى: لم تأخرت عنى؟ وكنت أناقشه كثيراً وألح فى مناقشته فيتسع صدره ولا يضيق بى .

وبالجملة استفدت كثيراً من إفاداته وإرشاداته وتوجيهاته الله وجزاه عنى أفضل ما جزى والداً عن والده .

ولازمت مطالعة (مقامات الحريرى) حتى كدت أحفظها وفهمت ما فيها من أنواع البلاغة وأفادتنى كثيراً في هذا المجال .

## ( فصل ) السفر إلى مصر

وفى أواخر شهر شعبان سنة (١٢٤٩هـ) ركبنا باخرة يابانية متوجهة من إنجلترا إلى الإسكندرية أنا والأخ الأكبر والزمزمى ورفيق معنا اسمه الحاج أحمد عبد السلام الشرقى بالقاف المفقودة وشهرته الشكارة، وقبل الذهاب إلى الميناء طلعت الدور الفوقى أى العلوى حيث يجلس مولانا الإمام الوالد شخه فلقننى (ورد الطريقة الشاذلية) وأوصانى بالاستقامة ولزوم الجادة فقبلت يده ورجليه وانصرفت وكان قبل ذلك قد حدثنى عن الأزهر وعن مصر بوجه عام وأمرنى بتعلم التجويد وعلم التوقيت.

أقلعت بنا الباخرة متجهة إلى المشرق وليس فيها مسلمون غيرنا وكان البحر هادئاً والجو صافياً مع أنه كان فصل الشتاء، وكان الزمزمي لم يتقدم له قراءة شئ من العلم إطلاقاً.

فشرعت أدرس له الأجرومية نطلع بعد صلاة العصر إلى ظهر الباخرة ونأخذ درساً فيها واستمر الحال على ذلك ثمانية أيام لم يحصل فيها ما يكدر البال حتى كان اليوم الثامن، وأخبر ربان الباخرة أننا سنصل الإسكندرية عند الفجر، طلعنا لنأخذ درسنا المعتاد وكان موضوعه (ظرف الزمان)، فقلت موضحاً لأخى كيف ينصب الظرف: نصل إلى الإسكندرية غداً، فقال الأخ الأكبر قل: إن شاء الله فقلت: لم أقولها وقد تحدد موعد الوصول؟ وهذه الإسكندرية بدت مبانيها تظهر من بعد، وانتهى اليوم وصلينا العشاء ونمنا في وقتنا المعتاد، وفي الساعة الثانية عشرة ليلاً أو بعدها بقليل هاج البحر هيجاناً عظيماً قال الربان: لم ير مثله منذ خمس وثلاثين سنة وكانت الموجة لعظمها تعطى المركب تعطية تامة والمركب تتأرجح بنا كالقشرة.

ونحن لا نملك أنفسنا من شدة دوار البحر ودوخته، والأوانى التى معنا، قلبها البحر رأساً على عقب، وانكسر بعضها، واعترانا خوف شديد، وزاد فى خوفنا أن الربان أخبرنا أن باخرة أمامنا وجهتها كوجهتنا، بعثت إشارة إلى الإسكندرية تطلب النجدة لكنها غرقت قبل وصولها، فأيقنا أنا لاحقون بها ويئسنا من الحياة، وكلما غطتنا موجمة ظننا أنها مغرقتنا، واستمر الحال كذلك، نحو سبع ساعات رأينا الموت فيها عياناً ثم لطف الله بنا وخف هيجان البحر بعض الشيء ولم نصل الإسكندرية إلا فى الظهر بعد مشقة كبيرة، فحمدنا الله وعلمنا أن هذه عقوبة على ترك المشيئة.

والله تعالى حين قال: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ الله رَسُوله الرُّؤْيا بِالْحُقِّ لَتَدْخُلُنَّ المُسْجِدَ الْحُرَامَ إِنْ شَاءَ الله آمِنِينَ ﴾ (الفتح ٢٧) لم يكن في حاجة إلى التعليق بالمشيئة لأنه غالب على أمره لا تعترضه عوائق ولا شواغل، وإنما علق بالمشيئة تعليماً لعباده لئلا يغفلوا عنها .

وفى الصحيحين عن أبى هريرة عن رسول الله على قال: {قال سليمان بن داود عليهما السلام: لأطوفن الليلة على مائة امرأة تلد كل امرأة منهن غلاماً يقاتل فى سبيل الله، فقال له الملك قل إن شاء الله فلم يقل فطاف بهن فلم يلد منهن إلا امرأة واحدة نصف إنسان}.

فقال رسول الله ﷺ: {والذي نفسي بيده لو قال إن شاء الله لم يحنث ولقاتلوا في سبيل الله فرساناً أجمعين، ولم يستثن سليمان الطّيِّكُ لقوة رجائه في الله أن يجيب طلبه } .

وفى سيرة ابن اسحق عن ابن عباس: أن اليهود أشاروا على قريش أن يسألوا النبى النبى عن أصحاب الكهف والروح وذى القرنين؟ فسألوه، فقال: {أجيبكم غداً} ولم يستثن فاحتبس الوحى عنه خمسة عشر يوماً، ثم نزل عليه جبريل بقول الله تعالى: ﴿وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً \* إِلَّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ (الكهف:٢٤/٢٣).

والاستثناء يجرى على لسان المصريين كثيراً تسأل أحدهم: ستفعل كذا؟ فيقول: بمشيئة الله أو بإذن الواحد الأحد أو بإذن الله وإذا أتفق اثنان أو أكثر على عمل شئ توجوا اتفاقهم بالاستثناء.

وأهل المغرب لا يستعملون الاستثناء إلا في القليل النادر، ونزلنا في الإسكندرية في بيت الحاج محمد أجزناى الطنجى الذى كان مفتشاً بشركة ترام الإسكندرية لأنها شركة فرنسية وزرنا معهد الإسكندرية الديني التابع للأزهر، وكان رئيسه الشيخ عبد المجيد اللبان واستجزته فأجازنى، ثم زرنا ضريح أبي العباس المرسى وبعض معالم الإسكندرية، وبعد أسبوع ذهبنا إلى القاهرة، واستأجرنا بيتاً بالكحكيين قرب ضريح الشيخ الدردير، وانتظمنا في الدراسة بالأزهر وأردت أن أدرس المختصر فوجدتهم يدرسونه بشرح الدردير فقط، ويسمونه (الشرح الكبير) فحضرته على شيخ أزهرى أسمه الشيخ عمران ولم يكن في التحقيق بذاك وحضرت (السلم في المنطق) بشرح الملوى (وحاشية الصبان) على الشيخ عبد القادر الزنتاني الطرابلسي، وحضرت (جمع الجوامع) بشرح المحلى من باب القياس إلى آخره على العلامة محمد حسانين مخلوف العدوى المالكي، ولما وصل إلى القوادح شرع يقرأ معنا والرسالة السمرقندية) في آداب البحث والمناظرة حتى ختمها.

وحضرت فى (منهاج الأصول للبيضاوى) ببشرح الإسنوى على الشيخ حامد جاد وحضرت فى (تهذيب السعد) بشرح الخبيصى فى المنطق على العلامة المحقق العديم النظير الشيخ محمود إمام عبد الرحمن المنصورى الحنفى، لم أر له نظيراً فى التحقيق والبحث وشدة الإطلاع مكث فى شرح قول السعد: العلم إن كان إذعاناً للنسبة فتصديق وإلا فتصور أربعة أشهر، وكان يكتب ما يقرره على المتن والشرح ويناقش الرازى والدوانى والزاهدى وأضرابهم من علماء المنطق وعنده مكتبة قيمة لا توجد عند أزهرى أجازنى بحديث الأولية، كما سمعه من الشيخ أحمد الحلوانى صاحب (مواكب ربيع) وليس يروى غيره كما أخبرنى عن نفسه.

واتجهت رغبتي في قراءة (فقه الشافعية) تنفيذاً لأمر مولانا الإمام الوالد ﷺ.

فحضرت في المنهج للشيخ زكريا الأنصاري على الشيخ محمد عزت وهو يفهمه فهماً متقناً، والمنهج عند الشافعية مثل المختصر عند المالكية.

وقرأت (شرح الخطيب على أبى شجاع) على الفقيه الشيخ عبد المجيد الشرقاوى حفيد الشيخ عبد الله الشرقاوى، وهو يتقن الفقه إتقاناً، ووجدت الشافعية يذكرون فى مصنفاتهم الدليل لفروع فقههم، فلا يخلو فرع لهم من دليل، بخلاف المالكية، فإنهم لا يذكرون فى كتبهم دليلاً.

ولما كنت أحضر شرح الخرشى على الشيخ محمد الصنهاجى بجامع القرويين مر على حضورنا أربعة أشهر، وإذا بالشيخ الخرشى يذكر حديثاً، فتعجبنا كلنا الشيخ والطلبة لذكره هذا الحديث، وهذا إهمال غير لائق، بل الواجب ذكر الدليل كما يفعل الشافعية والحنفية ليعرف الطالب الحكم بدليله.

وبعد سنتين من وصولنا للقاهرة شجعنى الطلبة الذين تعرفوا بى على التقدم لامتحان شهادة العالمية الخاصة بالغرباء عن مصر، والامتحان يكون فى اثنى عشر علماً، هى (الأصول والمعانى والبيان والبديع والنحو والصرف والتوحيد والمنطق والحديث والمصطلح والفقه والتفسين)، فتقدمت للامتحان ونلت الشهادة وعلم مولانا الإمام الوالد بنجاحى، ففرح وكتب يهنينى، ويأمرنى أن أكتب له بما جرى فى الامتحان من سؤالات وجوابها، فكتبت له جواباً مطولاً بتفصيل ذلك، حسب أمره.

وصادف في ذلك العام أن مر العلامة المحدث سيدى عبد الحي الكتاني بالقاهرة في طريقه إلى الحجاز، وذهبت لزيارته فهنأني وأظهر سروره بنجاحي لأنه رآه في جريدة الأهرام.

وفى هذه المدة تعرف بى الأستاذ (حسن قاسم)، وأخبرنى أنه من ذرية الشيخ عبد القادر الكوهن، وكان محرراً فى (مجلة الإسلام)، فكتبت بعض المقالات حررت فيها الكلام على الأحاديث التى تعرضت لها من حيث الإسناد والصحة، فأعجب العلماء كتاب المجلة بما كتبته إذ لم يكن لهم عهد به، وعملوا حفلة شاى واستدعونى وكان فيهم (الشيخ محمود خليفة) وأخوه (الشيخ عبد الرحمن) (والشيخ سيد حسن الشقرا) وغيرهم من كتاب المجلة.

وأبدوا إعجابهم ببحوثي وبما فيها من تحقيق.

وكانت مجلة الإسلام شائعة الذيوع في البلاد الإسلامية، ومنها المغرب، فاشتهرت مقالاتي في أنحاء البلاد عندنا وأعجب الناس بها، وكتب إلى مولانا الإمام الوالد الله عبدى سروره بذلك ويحضني على المزيد من تلك المقالات.

وخصصت إدارة مجلة الإسلام صندوقاً للخطابات التى ترد باسمى تسألنى فى الحديث وغيره، وهى كثيرة تأتى من أنحاء القطر المصرى، ومن سوريا والأحساء والجزائر وتونس والمغرب وأندونسيا وغيرها.

وكتب إلى الأستاذ (محمود شويل) إمام المسجد النبوى بالمدينة المنورة كتاباً طويلاً يعتبر رسالة تكلم فيها عن مسائل سألنى عنها ومما قال:

كنا نظن أنه لم يبق في مصر والشرق محدثون إلا (الشيخ رشيد رضا) و (الشيخ أحمد شاكن)، فلما قرأنا بحوثك وتحقيقاتك في الحديث اعتبرناك ثالثهما، وهو مع كونه وهابياً ينصفني ولا يتعصب عليّ.

وكتبت مقالاً فى نقد أذكار الوضوء، بينت فيه أن الحديث الوارد فى ذلك موضوع، فنشأ عن هذا المقال بحثان:

أحدهما: أن الشيخ البشير الرابحي بالجزائر كتب يعقب على في نفى سماع الحسن البصرى من على الطيخ ويسألني رأيي؟ فأجبته في عدة مقالات بعنوان: حول سماع الحسن البصرى من على.

كما ناقشنى فى هذا الموضوع أيضاً على صفحات المجلة (الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف)، الذى صار بعد من تلامذتى واطلع على تلك المقالات مولانا الوالد شه، فكتب إلى يبدى سروره بها ويقول: أستمر عليها وإن كنا نرى أن الحسن سمع من على، وهذا منه اعتراف بحرية الرأى وبحرية البحث مادام فى حدود القواعد المقررة.

والآخر: أن (الشيخ عبد الغنى عوض) من علماء الأزهر كتب إلى يبدى حيرته بين ما قررته من وضع الحديث وبين ما قرره فقهاء الشافعية من استحباب تلك الأذكار فأجبته بمقال بينت له فيه: أنه لا حيرة في الموضوع لأن الفتهاء معذورون لم يعلموا بوضع الحديث، وأن الإمام النووى الذي كان حافظاً صرح بالوضع أيضاً، وهو شافعي، فلم يبق إشكال، فأنصف واتبع الدليل، وصار بعد يوجه إلى أسئلة فيما يعن له من المسائل، ويطلب نشر الجواب بمجلة الإسلام.

وهذا أول عالم أزهرى احتاج إلى علمى، وتحقق به قول مولانا الإمام الوالد الله علماء الأزهر وقد تقدم. أحب أن تذهب إلى مصر عالماً، يحتاج إليك علماء الأزهر وقد تقدم.

وفى مساء يوم الأربعاء، لعله سادس شوال سنة (١٣٥٤هـ) جاءت برقية تخبر بوفاة مولانا الإمام الوالد رحمه الله ورضى عنه، فرجعنا إلى المغرب واستقبلنا الإخوان بميناء طنجة استقبالاً حافلاً حزيناً، كثر فيه البكاء والعويل، وكان يوماً مشهوداً.

ومكثت مدة ثمانية أشهر، تم فيها الاتفاق على أن يتولى الأخ الأكبر شئون العائلة والزاوية والإخوان.

ثم عدت إلى مصر وواليت الكتابة في مجلة الإسلام بصفة مستمرة، وأنشأ أئمة المساجد وخطباؤها بالقاهرة مجلة سموها: (مجلة الإرشاد)، وطلبوا منى أن أكتب فيها، فكتبت لهم باب الأحاديث الضعيفة والموضوعة.

وكتبت في مجلة (هدى الإسلام).

وفي مجلة (الرابطة الإسلامية).

وفي مجلة (الشرق العربي).

وفي مجلة (نشر الفضائل والآداب الإسلامية).

وفي (مجلة الوسيلة).

وفي (مجلة المسلم)، وهي مجلة العشيرة المحمدية.

وما من مجلة دينية إلاَّ كتبت فيها مقالاً أو مقالين، أو أكثر، وكانت صلتى حسنة بالجماعات الإسلامية، فجماعة الإخوان المسلمين لى صداقة متينة مع رئيسها الأستاذ (حسن البنا)، ووالده الأستاذ (أحمد عبد الرحمن) صاحب (ترتيب المسند)، وكان بيننا تواصل وتزاور.

وجمعية الهداية الإسلامية التي يرأسها فضيلة الأستاذ الشيخ (محمد الخضر حسين) كنت أزورها وألقيت فيها عدة محاضرات.

والعشيرة المحمدية كنت عضواً فيها ومفتياً في مجلتها، وأخبرني رئيسها الأستاذ الشيخ (محمد زكى إبراهيم): أنه من ذرية الشيخ محمد بن ناصر، والعشيرة جماعة صوفية مباركة، وكنت وكيل جماعة أنصار الحج، ورئيسها الدكتور الحاج محمد وصفى، وكنت رئيساً لجماعة أنصار السلف الصالح، وأسلم مسيحى اسمه عوض، فأنشأ جمعية لبيان فضائل الإسلام، سماها: جمعية نشر الفضائل والآداب الإسلامية واتصل بى فحاضرت فى دارها وكتبت فى مجلتها.

وعلاقتي كبيرة بجماعة الرابطة الإسلامية، وكنت أكتب في مجلتها التفسير.

وامتد نشاطى إلى الجمعيات النسائية، فقد اتصلت بى الدكتورة (زينب جبارة) رئيس جماعة السيدات المسلمات، وهى سيدة فاضلة، أصلها من الساقية الحمراء، كما أخبرتنى وطلبت منى أن ألقى دروساً للسيدات فى التوعية الدينية، وكانت الدروس فى الجمعية أسبوعية، يتناوبها جماعة من العلماء، كنت أحدهم.

ثم أنشأت (زينب الغزالي) جمعية نسائية أيضاً، واتصلت بي، فكنت ألقى درساً أسبوعياً في جمعيتها، واستعانت بي سيدة اسمها (أم محمد)، في إنشاء جمعية نسائية، وتم إنشاؤها في حي روض الفرج، وألقيت فيها محاضرات أيضاً.

وإلى جانب هذا كنت مواظباً على التدريس للطلبة بالرواق العباسى بالأزهر حسبة لله، إذ لم أكن موظفاً عند الحكومة، وحضر على الطلبة من المغرب والجزائر وتونس وليبيا والحجاز وسوريا وفلسطين والحبشة والصومال وأندونسيا وتركيا وألبانيا ورومانيا ويوغوسلافيا ومن مصر أيضاً.

وكنت أدرس للطلبة علوم الامتحان، للحصول على شهادة العالمية، وكان الطالب إذا نجح وذهب إلى بلاده يوصى أصحابه الوافدين إلى الأزهر بالاتصال بى والحضور على، ومن فضل الله على أن كل من درست له علوم الامتحان، نجح فيها لم يسقط واحد منهم سواء أكان من الغرباء أو من المصريين.

## فصل ) بعض ما درسته للطلبة

درست (جمع الجوامع بشرح المحلى) من أوله إلى آخره دراسة بحث وتحقيق وممن حضره على أخواى (السيد عبد الحي والسيد عبد العزيز) ولم يحضراه على غيرى.

وحضره على أيضاً الشيخ (صالح الجعفرى) رحمه الله وهو صالح كإسمه ودرست السلم بشرح الملوى حضره على الأخوان أيضاً لكن لم ينتفع به السيد عبد العزيز لأنه لم يعتن به كأنه كان يعتقد تحريمه تبعاً للسيوطى.

ودرست (سلم الوصول إلى علم الأصول) لابن أبى حجاب وهو مختار من جمع الجوامع ودرست (الجوهر المكنون) في البلاغة للأخضرى.

ودرست (شرح المكودى للألفية) ولم يقرأه بالأزهر أحد غيرى.

ودرست لأخى الزمزمى المقدمات لجمع الجوامع بشرح المحلى ولم يقرأ الزمزمى مدة مقامه بمصر غير المقدمات ونصف الألفية بشرح ابن عقيل على العلامة الشيخ عبد السلام غنيم رحمه الله وقطعة من دليل الطالب في فقه الحنابلة لا تبلغ الربع على فقيه حنبلى.

وفى أول سنة وصلنا إلى القاهرة حصل عندى ضيق وقنوط فكتبت إلى مولانا الإمام الوالد الله أذكر له ذلك فقال لى: كيف تقنط فى مصر أم الدنيا؟! بل اصبر وسوف تكون عالماً كبيراً ومحققاً شهيراً.

وعكفت على مطالعة شرح المحلى لجمع الجوامع لأنى لم أكن درسته كله بجامع القرويين، وأتممت مطالعته في مدة ثلاثة أشهر وفهمته جميعه والحمد لله إلا مسألة واحدة، فهمتها بعد ذلك وحصل لى بمطالعته مع تدريسه للطلبة أنس بعبارة (المحلى) وصارت سهلة عندى لا يصعب على شئ منها.

والذى أقرره بعد ممارسة عباراته أنه كان يقصد تصعيب العبارة، وتعقيد الضمائر، منتهجاً نهج السعد التفتازاني في كتبه وكان معجباً بأسلوبه.

وليس هذا خاصاً بشرحه لجمع الجوامع بل يشمل بقية كتبه، كتفسير القرآن الكريم وشرح الورقات وشرح المنهاج فى فقه الشافعية، فمن تتبعها وجدها على نمط واحد فى اختصار العبارة وتصعيبها وتعقيد الضمائر، وهو محقق بلا شك لكن ليس بالمنزلة التى

اشتهرت عنه، رحمه الله تعالى.

وفى شهر رمضان سنة (١٣٥٤هـ)، بدأت مناقشة بينى وبين كاتب اسمه سيد على الطويحى وهو كانب متوسط، إلا أنه جرئ سليط اللسان وكانت فيه دعوى عريضة، كتب ينتقد ما يذكر فى المولد النبوى من أحاديث ضعيفة وموضوعة ومنها حديث: {أول ما خلق الله نور نبيك}، ذكر أنه موضوع فرد عليه أستاذ بمدرسة ثانوية صحح الحديث من حيث المعنى وأما من حيث لفظه وإسناده، فأحال تحقيق ذلك على.

فغضب ذلك الكاتب، وكتب فى مجلة هدى الإسلام ينتقدنى وسمانى محدث مجلة الإسلام من غير أن يسبق منى إليه شئ فكتبت مقالاً هادئاً رجعت فيه السؤال عليه، وقلت له: بما أنك صاحب البحث فأنت أحق بالجواب عنه، وذكرت له أهم المراجع التى يرجع إليها فى جوابه وأمهلته شهراً كاملاً، فما كتب شيئاً، لكنه أستمر فى انتقاده لى

ووهم أهل الحديث بأنهم لا يفهمون، فتصديت للرد عليه وكتبت عشر مقالات في مجلة الإسلام بعنوان (حول أولية النور المحمدى)، بينت سقطاته، حتى سكت عجزاً وبعد مدة من انتهاء هذه المناقشة بانتصارى، كنت ماراً ببعض شوارع القاهرة، وإذا بشخص يقبل على ويسلم بحرارة ويقول لى قبل أن أسأله: أنا سيد الطويحي ويردف قائلاً: نحن مثل المحامين يتخاصمون في المحكمة وإذا خرجوا منها عادوا إلى صحبتهم، فرحبت به، ووافقته على كلامه

وأقرر الآن أن حديث {أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر} ، عزاه السيوطى فى الخصائص الكبرى إلى مصنف عبد الرزاق، وليس هو فيه، ولا فى تفسيره، ولا فى جامعه.

وجوزت أن يكون في دلائل النبوة للبيهقي، فلم أجده فيها، ورأيت السيوطى قال فى الفتاوى القرآنية من الحاوى عن الحديث المذكور: ليس له إسناد يعتمد عليه، قال هذا فى سورة المدثر.

ثم وجدت الحديث بطوله فى ثلاث صفحات، ذكره أبن العربى الحاتمى فى كتاب (تلقيح الأذهان ومفتاح معرفة الإنسان)، فإذا هو حديث موضوع لا يشك فى وضعه من له خبرة بعلم الحديث الشريف، وكذلك ما فى معناه مثل: كنت نوراً بين يدى ربى قبل أن يخلق آدم بأربعة عشر ألف عام، ومثل: لولاك لولاك لما خلقت الأفلاك.

ووجدت بعض المعاصرين من أهل شنقيط ذكر لحديث أولية النور المحمدي إسناداً

موصولاً من عبد الرزاق إلى جابر، وهو إسناد مصنوع لحديث موضوع، فلا قيمة له، وصانع الإسناد أثم مثل واضع الحديث.

وحصل مرة أخرى أن الشيخ محمد حامد الفقى طبع (رد الدارمى على بشر الريسى)، وهو غال فى الإثبات، حتى أنه أثبت المكان لله تعالى والحركة والنزول، وكان الشيخ عبد المجيد اللبان عميد كلية أصول الدين فكتب مذكرة إلى مشيخة الأزهر يطلب فيها منع تداول الكتاب لخطره على عقائد العامة، وذكر من الأدلة على خطورته حديث الأوعال.

فحول الشيخ المراغى وهو شيخ الأزهر تلك المذكرة على لجنه من العلماء ببحثها، وهم أربعة منهم الشيخ الجبالى والشيخ محمود أبو دقيقة والشيخ عيسى منون ونسيت الرابع، فانتهت اللجنة في بحثها إلى أن الحديث رواه أبو داود في سننه وصححه أبن القيم، وعلى هذا فلا خطر من الكتاب على العقيدة، ولا يجوز منعه.

فسقط في يد الشيخ اللبان، ولم يدر ما يفعل، وصادف أن زاره أحمد خيرى فوجده مغموماً فسأله عما غمه؟ فأخبره بالقصة، وأردف قائلاً: لو كان الشيخ الكوثرى معافى لرد على اللجنة لكنه مريض، ولو كلفت الشيخ حبيب الله الشنقيطى بالرد لفضحنى عند الناس بكلامه وهو كثير الكلام والفخر بعلمه.

قلت: الشيخ اللبان وأهم في هذا فإن الشيخ الشنقيطي لا يستطيع أن يرد على اللجنة لأنه لم يكن يعرف الحديث، وإن أشتهر بذلك في الأزهر، والذي يستطيع أن يرد هو الكوثري.

قال أحمد خيرى للشيخ اللبان: أعرف عالما شابا يقدر أن يرد كلام اللجنة وينقذك من هذه الورطة، قال أدركني به، فجاءنى أحمد خيرى وقال لى: إن الشيخ اللبان يريدك فى مسألة مهمة سرية فتعال معى لزيارته، فزرناه ووجدته متهجماً عابساً، وناولنى مذكرة اللجنة وهى فى ثمان صفحات فقرأتها وقلت له: الرد عليها سهل، فانفرجت أسارير وجهه، وأعاد السؤال مستثبتاً فأكدت له سهولة الرد فسأل: كم يأخذ من الوقت؟ قلت: أربعة أيام، فسلمنى الذكرة مسروراً لأرد عليها .

ولفظ حديث الأوعال عند أبى داود والترمذى: عن العباس بن عبد المطلب قال: كنت فى البطحاء فى عصابة فيهم رسول الله والله في فمرت بهم سحابة فنظر إليها فقال: أما تسمون هذه ؟ قالوا: السحاب قال: والمزن؟ قالوا: والمزن، قال: والعنان ؟ قالوا: والعنان، قال: هل تدرون ما بعد ما بين السماء والأرض؟ قالوا: لا ندرى، قال: إن بعد ما بينهما إما

واحدة أو أثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك، حتى عد سبع سموات ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك } قال الترمذى: حسن غريب.

فرددت مذكرة اللجنة رداً واسعاً في خمس وعشرين صفحة، وبينت بطلان حديث الأوعال بأن إسناده ضعيف ومعناه منكر من وجوه:

١- أن القرآن يفيد أن حملة العرش يوم القيامة ثمانية لا اليوم.

٢ - أن القرآن نعى على الكفار تسميتهم الملائكة إناثا، والحديث يفيد انهم أوعال،
 والإناث أشرف من الوعل.

٣ - أن الوعل هو التيس الجبلى، والوصف به يدل على الـذم، فقد سمى الـنبي ﷺ المحلل تيساً مستعاراً، ووصف الذين يتخلفون فى نساء المجاهدين بالفاحـشة بأنهم ينبـون نبيب التيس.

٤- أن القرآن والسنه يصفان الملائكة بأنهم ذوو أجنحة، وهذا الحديث جعلهم أوعالا.

هذا ما حضرنى من ذلك الرد فسلمته إلى الشيخ اللبان فطبعه وقدمه إلى اللجنة فرجعت عن قرارها الأول وقررت أن الكتاب يصح منعه.

وهذا لا يعنى أننا ننكر استواء الله على عرشه، استواء يليق به مع تنزيهه عن مشابهة الحوادث لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ ﴾ (الشورى:١١)، ولا ريب أن الفوقية وما يقابلها من الجهات من خواص المحدثات.

وقد حصل بسبب طبع رد الدارمى مساجلة كبيرة دامت شهوراً، كنت أنا والشيخ الكوثري والشيخ محمد إسماعيل عبد رب النبي والشيخ عبد الرحمن خليفة رحمهم الله نتقدم طائفة المنزهين، فكتبنا عدة مقالات فى مجلة الإسلام بينا فيها ما يشتمل عليه ذلك الكتاب من تشبيه صريح، وكان فى طائفة المتشبهين محمد حامد الفقى الذى طبع الكتاب وعبد الله القصيمى النجدى وجماعة الوهابين كانوا يكتبون فى مجلة أنصار السنة يؤيدون التشبيه، وكان حامد الفقى يمضى مقالاته بقوله: كتبه عبد ربه المستوى بذاته على عرشه محمد حامد الفقى .

## ( فصل ) ما حصلت عليه من الشهادات

حين حضرنا إلى مصر سنة (١٣٤٩هـ) تعرف بى بعض الطلبة منهم الشيخ على عثمان اليمنى رحمه الله وطلبوا منى أن أقرأ لهم الألفية، فشرعت فى قراءاتها بشرح المكودى وأنا أول واحد درس المكودى بالأزهر، فلما حضروا دروسى أعجبوا بها فقالوا لى: تقدم لنيل شهادة العالمية لأنك أحق بها من كثير ممن أخذها .

فتقدمت للامتحان وكان في أثنى عشر علماً هي:

النحو، الصرف، المعانى، البيان، البديع، المنطق، الأصول، التوحيد، الفقه، التفسير، الحديث، المصطلم.

فنجحت في الامتحان وأخذت الشهادة وهي ممضاة باسم الشيخ محمد الأحمدي الظواهري إذ ذاك.

وأخبرت مولانا الإمام الوالد الله بذلك ففرح كثيراً وهنأنى وأمرنى أن أكتب له بما دار فى الامتحان من أسئلة وأجوبة فكتبت ما طلب، وصادف فى تلك الأيام أن حضر إلى مصر سيدى عبد الحى الكتانى فى طريقه للحجاز وزرته فى فندق (كلوب العصرى) بسيدنا الحسين فهنأنى أيضاً وفرح بنجاحى وكان قد رأى خبر نجاحى فى الأهرام.

ولم يكن عندى عزم أن أتقدم بامتحان آخر غير أن بعد نحو تسع سنوات كتبت رداً على الشيخ محمود شلتوت الذى أنكر نزول عيسى الشيخ الله وكان ردى أولاً بضع مقالات نشرتها فى مجلة الإسلام وكانت أشهر مجلة إسلامية فى ذلك الوقت.

ثم جمعت تلك المقالات وزدت عليها في كتاب سميته: (إقامة البرهان على نزول عيسى عيسى في آخر الزمان)، وأتبعته بكتاب آخر سميته: (عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى الطّيكيّ)(")، عند ذلك قال لى أحد علماء الأزهر:

ردك على شلتوت لا ينفع ولا عبرة به عندنا، قلت: لم؟ قال: لأنه ليس عندك شهادة العالمية الأزهرية، فقلت له: إذن آخذها إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) الكتابان طبع مكتبة القاهرة بالأزهر

وذهبت إلى الشيخ المراغى في بيته بحلوان، وكان شيخاً للأزهر وذكرت له طلبى فقال لى: إن مدة دراستك في الأزهر لا تكفى لامتحان الشهادة العالمية فأت بشهادة رسمية من المغرب لتكمل بها المدة المطلوبة.

فبعث إلى أخى الأكبر رحمه الله فبعث لى شهادة رسمية بإمضاء قاضى طنجة فيها أننى حضرت فى العلوم الدينية خمس سنوات وأن لى مؤلفات فسلمتها للشيخ المراغى فوافق على دخولى الامتحان.

وكان الامتحان في العلوم السابقة مضافاً إليها علم الوضع وعلم العروض والقوافي وعلم الأخلاق أي التصوف فبلغت جملة العلوم خمسة عشر علماً.

وكان رئيس اللجنة التى اختبرتنى الشيخ محمد زغلول شيخ معهد الزقازيق وكان من جملة أعضاء اللجنة الشيخ (عبد المتعال الصعيدى) وعندما دخلت على اللجنة وسلمت عليهم قال لى الشيخ الصعيدى: كيف حالك يا فلان.

فقال رئيس اللجنة: إذن بينكما معرفة؟ فأجابه لا أعرفه لأنه سنى وأنا ملحد فتشاءمت من هذه العبارة لأنه كان قبل ذلك بأيام كتب مقالا أجاز فيه التصوير ورددنا عليه، فظننت أنه سيكون ضدى في الامتحان.

ولكنه والحق يقال كان كريماً معى فى المعاملة وكان رئيس اللجنة شديداً على حتى أن الذين دخلوا عليه فى الامتحان سقطوا لشدته، وكان الشيخ عبد المتعال يكتفى من جوابى بكلمة يعرف منها أننى أفهم الموضوع، فكان يقول لرئيس اللجنة تنتقل إلى بحث آخر لأن الشيخ فاهم.

ولكن الرئيس يقول: لابد أن يكمل الدرس إلى آخره، وأجبت والحمد لله فى جميع الأسئلة حتى أنه لما تم الامتحان وأردت القيام لأنصرف قال لى رئيس اللجنة مبروك يا علامة.

وظننت أنه قال لى هذه العبارة متهكماً ولكنه قابل صديقه الشيخ عبد السلام غنيم وأخبره بنجاحى بتفوق.

ونشر خبر نجاحى بجريدة الأهرام وصادف أننى كنت فى زيارة الشيخ شلتوت فى بيته ومعه جماعة من العلماء لأنه كان وكيلا لكلية الشريعة.

ودخل أحد الزائرين فهنأني، فقال له الشيخ شلتوت: علام تهنئه؟ فقال: لأنه نال الشهادة العالمية الأزهرية وأسمه في جريدة الأهرام، فقال له الشيخ شلتوت:

نحن نهنئ الشهادة الأزهرية بأخذ الشيخ عبد الله لها الذى جاء من بلاده عالما.

فكان هذا إنصافاً من الشيخ رحمه الله تعالى غير متوقع لردى عليه في عدة مقالات وكتب.

## ( فصل ) ما أعرفه من العلوم

عرفت بفضل الله عدة علوم، منها ما تلقيته عن شيوخي بالقرويين والأزهر، وهو:

علم العربيه، والفقه المالكي والشافعي، والأصول والمنطق، والتفسير والحديث المصطلح، والتوحيد والمقولات، وعلم الوضع وآداب البحث والمناظرة والفرائض.

ومنها ما لم أتلقه من أحد وهو:

علوم البلاغة والتجويد، والترقيم

ومعرفتى لهذه العلوم، ليست بدرجة متساوية، بل منها ما أنا قوى فيه، كالنحو والأصول والمنطق والحديث والتفسير.

ومنها ما أنا فيه متوسط كالفقه والمقولات، والوضع وآداب المناظرة.

ومنها ما أنا فيه دون المتوسط وهو علم الفرائض .

## ما هو الترقيم ؟

هو فن مستحدث، مبنى على باب الفصل والوصل من علم المعانى، يعرف منه الجمل المفصولة والموصولة، ومتى يحسن أحدهما، ومعرفة الجملة المعترضة أثناء الكلام وغير ذلك، بأرقام تقوم مقام الحروف، مثل (، ؛ : ؟).

ومن العلوم التي عرفتها بدون أستاذ: علم الإملاء .

## ( فصل ) عنایتی بالکتب

كانت عنايتي بالنحو شديدة فقد أقبلت إقبالا عظيماً فاقتنيت من كتبه شيئاً كثيراً،

فمن شروح الألفية شرح المرادى وابن هشام والمكودى والتصريح على التوضيح، وحاشية ابن الحاج على المكودى، وحاشية المهدى الوزانى على المكودى أيضاً، وحاشية الشيخ الطيب بن كيران على التوضيح، وحاشية الشيخ مسعود الطومياطى على الألفية، وحاشية الشيخ ياسين على الألفية، وشرح ابن ذكرى على الفريدة وهى ألفية السيوطى فى النحو وشرح التسهيل لابن عقيل، وكان عندى من شروح الأجرومية شرح الراعى، وعلى بركة التطوانى وشرح إبن عجيبة وشرح أحمد بابا السودانى بحاشية المهدى الوزانى عليه،

وحاشية إبن الحاج وألفية على الأزهرى والأجرومية، وشرح القطر وشرح شذور الذهب وهمع الهوامع شرح جمع الجوامع للسيوطى، والمغنى بشرح الدماميتى وحاشية الشيخ الأمير، والأشباه والنظائر النحوية للسيوطى والاقتراح فى أصول النحو له وغير ذلك وأتقنت علم النحو إتقانا جيداً حتى كان أخى الأكبر رحمه الله تعالى يرجع إلى فى كثير من مسائله.

وعنيت بمقامات الحريرى فقرأتها مرات حتى كدت أحفظها وبإتقانى لها مع إتقان علم النحو عرفت علم البلاغة الذى لم أقرأه على أحد إلا مسائل من شروح التلخيص حللتها مع والدى رحمه الله ورضى عنه .

أما الحديث فسبب اشتغالى به أنى حين ذهبت إلى فاس للمرة الثانية شرعت أقرأ صحيح البخارى بشر القسطلانى كما سبق واشتغلت بالموطأ فاتخذتها هجير أى أطالع فيه يومياً ومن ثم حصل لى تعلق بعلم الحديث، مع أن أخى الأكبر كأن يحضنى على الاشتغال به

ولما ذهبنا إلى مصر وجدتهم يقرأون فى القسم العالى بالأزهر المنهاج البيضاوى بشرح الإسنوى، وحضرت فيه على الشيخ حامد جاد وكانت تأتى فى الدرس أحاديث يأتى بها المصنف أو الشارح فأبين لهم رتبتها ولما تكرر ذلك فى الدروس ظهر لى أن أخرج أحاديثه فاشتغلت به .

وكنت أذهب إلى دار الكتب المصرية لمراجعة المخطوطات في علم الحديث من أجل هذا التخريج ومن أجل مقالات كنت أكتبها في مجلة الإسلام بعنوان ظهور المهدى حق .

ثم شرعت في الرد على الشيخ شلتوت الذي أنكر نزول عيسى العَلَيْ فاستدعى ذلك منى أن أراجع كتبا كثيرة في علم الحديث.

فكنت كل يوم أذهب إلى دار الكتب المصرية بباب الخلق فراجعت فيها كتبا كثيرة منها: ترتيب صحيح ابن حبان ودلائل النبوة للبيهقي والوهم والإيهام لابن القطان وغير ذلك وأجزاء حديثيه عديدة هذا سوى المطبوعات مثل (كنز العمال) ومجمع الزوائد وقصب الراية والتلخيص الكبير.

ويمكننى أن أقول إنى قرأت بفضل الله تعالى من الأحاديث النبوية ما ينيف عن خمسين ألف حديثاً أين يوجد وما هي رتبته ولا أكاد أخطئ في ذلك والحمد لله.

ولا أعرف الآن من شارك في عدة علوم مثل مشاركتي فيها ـ ولله الحمد والمنة ـ مع تحقيق بحوث في كثير منها بطريقة لم أسبق إليها بفضل الله.

ولهذا أرجو من الله تعالى أن أكون مجدد هذا القرن فالواقع أننى لا أرى من يماثلنى أو يشاركنى فى هذا فإذا وجدت عالماً بالحديث تجده لا يحسن غيره وإذا وجدت فقيها وجدته لا يحسن غير الفقه.

وإذا وجدت نحوياً أو مشتغلا بالبلاغة وجدته بعيداً عن علم الأصول وما يتبعه. وإذا وجدت أصولياً عالما بالعربية وجدته لا يعرف الحديث.

نعم قد يوجد من يشارك في بعض العلوم كالقدماء من علماء الأزهر وعلماء القرويين.

ولا أقول هذا افتخاراً ولكن أقوله لإظهار الحقيقة ولبيان كرامة مولانا الإمام الوالد شخص حيث وعدني بهذا فتحقق لى كما وعد، وكان من بعض بشارته لى قوله: ولابد أن تكون عالماً كبيراً ومحققاً شهيراً.

فالحمد لله على ما أنعم بالعلم والمعرفة وعلى ما ألهمنا من البحوث التى حققناها فهو الخمير الفضل والطول ونرجو أن يعمنا بمغفرته ورحمته.

جمعت علوماً عدة وفوائداً أتيت بها من فيض بارى الخلائق وأرجو بها تجديد دين محمداً فحقق رجائي يا إلاهي ووفق

## فصل ) من عاصرته من أهل الحديث

لم يكن للحديث في القرن الماضي ـ الرابع عشر ـ رواج بين أهل العلم ففي المغرب لم يكن إلا فقهاء عاكفون على شروح المختصر، وشروح التحفة، وعلوم الآلة: كالنحو والمنطق والبلاغة ولما ذهبت إلى القرويين وجدت فيه شيخاً واحداً يقرأ تفسير الجلالين بحاشية الشيخ الصاوى خارج القرويين وهو السيد حسين العراقي، ووجدت شيخاً آخر أسمه الشيخ محمد ابن الحاج يقرأ صحيح البخارى بشرح القسطلاني خارج القرويين أيضا .

وكان الحال في مصر كذلك غير أنهم يعتقدون خطأ أن المغرب فيه الحديث، ومع ذلك فقد التقيت ببعض المحدثين الذين كانوا موجودين إذ ذاك منهم شيخنا: أبو عبد الله السيد محمد بن إدريس القادري المتوفي سنة (١٣٥٠هـ) صاحب العنبر الومذي شرح جامع الترمذي غير أنه لم يكمل، وله جزء أسمه: (إزالة الدهش والوله عن صحة حديث ماء زمزم لما شرب له) وأسلوبه فيه أسلوب الفقهاء.

ومنهم شيخنا بالإجازة السيد: عبد الحى الكتانى كانت لـه خبرة كبيرة بالفهارس والإثبات على أغلاط له فيها نبه عليها شيخنا مسند العصر السيد: أحمد رافع الطهطاوى الحسينى فى كتابه: (المسعى الحميد إلى بيان وتحرير الأسانيد)، وكانت له معرفة بخطوط العلماء، ومعرفته بالمتون قليلة أما كتابه: (الرحمة المرسلة على حديث البسملة)، فهو يدل على أنه لا يعرف قواعد التصحيح والتحسين مع أنه أشتهر عند الناس بحافظ العصر وهى دعاية أنشأها له بعض أتباعه.

ومنهم أخى السيد: أحمد بن محمد بن الصديق كان يعرف الحديث معرفة تامة وله فيه بحوث مهمة وتآليف مفيدة، وكان كثير القراء لا يمل منها وله إطلاع واسع على كتب الحديث المطبوع منها والمخطوط، ولو تيسر له من الكتب ما تيسر للحافظ ابن حجر، أو السخاوى ما كان يقل عنهما.

ومن كتبه الداله على علو كعبه فى علم الحديث: تخريج أحاديث (بداية المجتهد)، وكتاب (المداوى لعلل الجامع وشرحى المناوى) فى ستة مجلدات، من قرأه يدرك منه أتقانه لعلم العلل، والبحث فى الأسانيد بطريقة المحدثين الكبار، وله مستخرج على الشمائل، ومستخرج على الشهاب والمستخرجات انقطعت من ثمانية قرون، وأملى مجالس حديثية

بالمسجد الحسين وجامع الكخيا، وبطنجة بالزاوية الصديقية فأحيا سنة الإملاء بموت السيد مرتضى الزبيدى، ومنهم أخى الأصغر: السيد عبد العزيز لازم الأخ الأكبر وتعلم منه علم الحديث، وعرف منه كيف يبحث فى الأسانيد، وكيف يصحح أو يحسن أو يضعف وله مؤلفات تدل على معرفته بعلم الحديث، ومنهم الشيخ أحمد بن محمد شاكر كان يعرف علوم الحديث معرفة جيدة، تدل عليها تحقيقاته للكتب التى حققها، غير أنه كان لا يعرف العلل، وكان لا يهتم بها، فكان يصحح حديث: عبد الله بن لهيعة مع معرفته بما قيل فيه، وله رأيه فى ذلك، وتحقيقاته لمسند الإمام أحمد مفيدة.

ومنهم (محمد ناصر الألباني) يعرف الحديث معرفة جيدة، إلا أنه يعتمد على المناوى وعلى القارى وغيرهما ممن ليسوا من أهل الحديث، ولا غوص له في علم الرجال، ويصحح ويضعف حسب الهوى والمزاج، في تعليقاته على كتاب السنه لابن أبي عاصم صحح وحسن أحاديث واهية الإسناد باعتبار ما لها من الشواهد وذكر حديث: {حياتي خير لكم}، في الأحاديث الضعيفة، وذكر بجانبه مرسل بكر بن عبد الله المزنى من طريقتين ثابتين، ولم يجعل هذين المرسلين يؤيدان الحديث المرفوع، كما هي القاعدة عند المحدثين والأصوليين وكما فعلها في كتاب السنة، لأن هذا الحديث لا يوافق مزاجه.

ولما رأيت فعله هذا سقط من عينى، يضاف إلى ذلك زيادة على بذاءة لسانه أنه يصحح الحديث الذى يوافقه ولا يدرك ما فيه من الشذوذ الذى يجعله من قبيل الضعيف ويدعى النسخ فى أحاديث محكمة.

أما سقطاته في استنباطاته فحدث ولا حرج ويمكن أن تفرد في جزء مستقل.

أما الشيخ (رشيد رضا)، فقد زرته في (مطبعة المنار)، وتعرفت عليه وحضرت مرة أخرى محاضرة له وهو في محاضرته ضعيف لكن قلمه يدل على أنه كاتب، وله بحوث فقهية مفيدة.

ولم يكن يعرف من الحديث إلا أن يبحث عنه في الجامع الصغير أو أحـد الكتب الستة وإن كان كثير من الناس يعتقدون أنه محدث وهو اعتقاد خطأ .

ومن عيوبه أنه كان يحابى شيخه الشيخ (محمد عبده)، في مسائل تخالف السنة مع علمه بمخالفتها، غفر الله لنا وله .

أما الشيخ (محمد حبيب الله الشنقيطي)، فلم يكن يعرف من الحديث كثيراً ولا قليلا وسبب شهرته بمصر في الحديث أمران: أحدهما: أنه جاء بعد العلامة المحدث الشيخ (محمد محمود التركزى الشنقيطي) أستاذ الشيخ محمد عبده فظن الناس أنه مثله

والآخر: أنه كتب كتاب (زاد المسلم فيما أتفق عليه البخارى ومسلم)، مع أن هذا الكتاب أشار على تلميذين له أن يمسك أحدهما الجزء الأول من الجامع الصغير والآخر يمسك الجزء الثانى، وكل حديث عليه رمز (ق) ينقلانه إلى المسودة.

ويدل على هذا أنى زرته مع أخى الأكبر فى بيته فوجدنا عنده بروفة زاد المسلم فى حرف الألف، فأخذ أخى الملزمة فوجد فيها: إن الماء طهور لا ينجسه شئ، فقال له: يا أستاذ ليس هذا الحديث فى الصحيحين.

فأخذ الشيخ الملزمة ونظر فيها وأعتذر بأن هذا خطأ من الناسخ فتعجبنا كيف يخطئ الناسخ بإدخال حديث في الكتاب .

ثم بعد مدة أخبرنا السيد (محمد على الأهدل)، شيخ رواق اليمن أن الشيخ (حبيب الله)، كلفه هو والشيخ (محمد كردى الخطاط)، بأن يلتقطأ من الجامع الصغير الحديث الذي عليه (ق).

وحديث الماء المذكور كان بجوار حديث ( ق ) فالناسخ أدخله خطأ .

أما العلامة الشيخ (محمد زاهد الكوثرى)، صديقنا ومجيزنا فهو عالم بالفقه والأصول وعلم الكلام ومتخصص في علم الرجال دعاه إلى ذلك الذب عن ابى حنيفة فكان يعرف مثالب العلماء ليدافع بها عن أبى حنيفة وأصحابه ولم يكن يعرف الحديث.

نعم إذا أزاد البحث عن حديث يعرف كيف يبحث عنه ويعرف ما في رجاله من الجرح والتعديل بحكم تخصصه لكن ليس هذا هو علم الحديث .

أما تلميذنا الأستاذ الفاضل الشيخ (عبد الفتاح أبو غدة)، فهو يعرف الحديث وله بحوث فيه طيبة، نرجو له المزيد من ذلك .

أما في الهند فقد عرفنا فيها محدثين بالسماع عنهم وطالعنا بعض مؤلفاتهم وهم قسمان:

قسم أنتحى الناحية الفقهية: أمثال الشيخ (محمد أنور الكنشميري) والشيخ (محمد ركريا الكاندهلوي)، والسيد (محمد يوسف البنوري).

وقسم أنتحى الناحية الحديثية من غير تعصب، مثل الشيخ (شمس الحق العظيم آبادي) .

وصديقنا الشيخ حبيب الرحمن الأعظمى حقق كتباً حديثية تحقيقاً يدل على معرفته بعلم الحديث، مثل (المصنف) لعبد الرزاق، و (سنن سعيد بن منصور)، و (زوائد البزار)، و (المطالب العالية)، وغير ذلك حفظه الله وأدام توفيقه

أما الشيخ (بدر الدين الحسنى)، عالم دمشق ومحدثها، فقد أشتهر عند الشاميين بأنه محدث حافظ، لكن أخبرنى أخى الحافظ السيد أحمد أنه زاره فى دار الحديث فوجده يعرف العلوم العقلية معرفة جيدة وحضر مجلس إملائه يوم الجمعة فى الجامع الأموى، فوجد مجلسه مملوءاً بالأحاديث الضعيفة والموضوعة وهذا يدل على أنه لم يكن يعرف الحديث وإن أشتهر به.

أما الشيخ (أحمد عبد الرحمن البنا)، والد (حسن البنا)، رئيس الإخوان المسلمين فكان صديقى هو وولده حسن، وقد خدم بعض الكتب الحديثية خدمة قيمة، ورتب الإمام أحمد على الأبواب الفقهية، ومسند الشافعى ومسند أبى داود الطيالسي، وهى خدمة قيمة قدمها لأهل الحديث، لكنه لم يكن محدثاً، رحمه الله.

وإنى أرى اليوم حركة طيبة ونشاطاً كبيراً فى تحقيق كتب الحديث والرجال وطبع المخطوط منها وهى تبشر بإحياء علم الحديث ورواجه بين أهل هذا العصر، إلا أن بعض المحققين لكتب الحديث يخرجون عن غير المقصود من التحقيق ويكثرون من ترجمة الأعلام الموجودة فى الكتاب، ويحيلون على كتب معروفة فى التراجم وإثقال هوامش الكتاب بكتابة لا معنى لها ولا فائدة فيها.

ونرجو أن يتنبهوا لذلك ويقتصروا في التحقيق على المقصود منه، وهو أشياء معدودة:

١ ـ تحقيق نص الكتاب .

٢ ـ التنبيه على خطأ وقع فيه من المؤلف أو الناسخ .

٣ - إيضاح لفظ غامض أو بيان مشكل أو نحو ذلك مما يساعد على فهم نـص الكتـاب
 وما زاد على هذا فهو عبث لا فائدة فيه .

## فصل ) فى ذكر شيوخى رحمهم الله وأثابهم رضاه وجزاهم جميعاً عنى خيراً

#### أولا شيوخي من المغرب:

اولهم وأولاهم بالتقديم والدى الإمام القدوة الورع الحافظ الحجة بحر العلوم والمعارف (سيدي محمد بن الصديق ).

كان غزير العلم واسع الإطلاع، إذا تكلم في علم ظن السامع أنه لا يحسن غيره، وإذا سئل في موضوع أجاب بديهة بما يدهش السائل لكثرة ما يذكر من النقول والشواهد والنظائر

ذكر الأستاذ (العابد الفاسى)، مدير خزانة القرويين رحمه الله: أنه زاره مرة فرحب به وفرح بلقائه، ودار بينهما حديث فى شئون شتى، حتى جاء الحديث عن المهدى المنتظر، فرأى منى ميلا إلى إنكاره فقال لى: كيف تنكره وأجدادك الفاسيون يقرون به؟ قال: فمكث ساعة يملى على من حفظه أقوال الفاسيين الذين يقولون بالمهدى كأنه أعد ذلك لأجل لقائنا، فأدهشنى منه ما رأيته .

وهكذا كان حاله فى كل موضوع يتناوله، أفتتح مرة درس التفسير بزاويته التى أنشأها بطنجة، وكانت بداية الدرس أول رمضان، ومكث أسبوعا فى تفسير قوله تعالى : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: ٥)، أتى فيه بما أدهش ألباب السامعين، وأنتهى الشهر ولم ينته من تفسير الفاتحة .

وفضائله كثيرة وأخباره مشهورة مستورة، جمع بعضها أخى الأكبر السيد أحمد فى (نبذة التحقيق)، وهو فى مجلد ضخم، ثم أختصره فى (التصور والتصديق بأخبار الشيخ سيدي محمد بن الصديق)(۱).

ربانی وعلمنی، ووالی إرشادی وتهذیبی، وکان فی مکاتبته لی بفاس ومصر یخاطبنی بقوله: ولدنا البار، جزاه الله عنی أفضل ما جزی والداً عن ولده.

٢ ـ أخى (أبو الفيض السيد أحمد بن الصديق)، العلامة الحافظ كان يعرف الحديث

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

معرفة جيدة وصنف فيه التصانيف العديدة وأنقطع له فأخرج لنا مصنفات ذكرتنا بالحفاظ المتقنين (كالداوى لعلل الجامع)، (وشرح المناوى) في ستة مجلدات ضخام، (وهداية الرشد في تخريج أحاديث أبن رشد)، في مجلدين، وأستخرج على (مسند الشهاب) وعلى (الشمائل المحمدية)، وكتب أكثر من خمسين جزءاً حديثياً لا يعرف أن يكتبها أحد في عصرنا خاصة (فتح الملك العلى بصحة حديث باب مدينة العلم على) و (درء الضعف عن حديث من عشق فعف)(۱)، وله غير ذلك من المصنفات في الحديث والفقه وغيرهما .

توفى رحمه الله تعالى بالقاهرة سنة (١٣٨٠هـ) وترجمته مستوفاة فى كتابه (البحر العميق فى مرويات ابن الصديق). وقام بكتابة ترجمه عن شيوخه الذين أجازوه وشيوخهم فى كتاب (المعجم الوجيز للمستجيز)(١)

٣ ـ العلامة الشيخ (محمد بن الحاج السلمى)، قرأت عليه الألفية بشرح المكودى وبشرح الموضح مع التصريح وحاشية الطيب بن كيران عليه وحضرت عليه فى الخرشى على مختصر خليل، وحضرت عليه فى شرح القسطلانى على البخارى، وكان قوى الحافظة، يبدى إعجابه بالحافظ ابن حجر ويتورك على العلامة العينى فى اعتراضاته عليه ويقول عنه بعد حكاية اعتراضه: كأنى به لم يفهم كلام الحافظ ثم يجيب عنه.

ولما وصل فى قراءة البخارى إلى كتاب الجهاد والمغازى، بعث إليه حاكم فاس الفرنسى وطلب منه أن يتخطى هذا الباب إلى غيره، ويقرأ ما بعده، فامتنع عن الدرس أياماً، وبعد مراجعة وكلام حصل الأتفاق على أن يقرأ كتاب الجهاد، على ألا يتوسع فى الشرح وهذا نوع من الضغط الذى كان يمارسه الأستعمار الفرنسى فى المغرب.

أجازني رحمه الله وشيخه السعيد محمد بن عبد الكبير الكتاني .

وطريقة المغاربة في الدرس عموماً أن الشيخ يطالع الدرس في بيته ويجمع ما قيل فيه من أقوال وشروح وحواش في ذهنه فإذا جاء إلى الدرس ألقى على الطلبة من حفظة جميع ما طالعه وحفظه في بيته، وبعد الأنتهاء من ذلك يأمر طالباً يكون أمامه بيده الملزمة أن يقرأ في الملزمة ما قرره الشيخ؛ والطلبة كلهم بيدهم الملزمة كذلك والشيخ يسمع فيوضح لهم ما في العبارة من غموض أو يبين ما فيها من تضعيف أو نحو ذلك .

وقد درست طلبتي في الأزهر على هذه الطريقة، وهكذا درس الطلبة جمع الجوامع

<sup>(</sup>١) هذه الكتب طبع مكتبة القاهرة بالأزهر.

وتفسير النسفى ونيل الأوطار في زاويتنا الصديقية .

وكان الامتحان فى جامع القروبين على هذه الطريقة يدخل الشخص المتحن على لجنة من العلماء فيلقى عليهم درساً من حفظه فى العلم الذى يمتحن فيه وهم يناقشونه كطلبة، فإذا نجح منحوه إجازة التدريس، وتكون الدروس أربعة فى أربعة علوم.

إلى العلامة الشيخ المحقق (القاضى للعباس بن أبى بكر بنانى) بفتح الباء، حضرت عليه فى مقدمة جمع الجوامع، وشرح الشيخ الطيب بن كيران على توحيد أبن عاشر كما أخذت عنه المقولات وكان يقدرنى، ويحترمنى كثيراً، وذكر مرة فى درس الأصول حديثاً لم يعرف رتبته فبينتها له.

فسألنى من أنت؟ فانتسبت له، فقال: تبارك الله، الدر من معدنه لا يستغرب، وطلبت منه مرة فتوى فقهية فى خصومة كانت بين بعض الإخوان فسألنى هل يطلع عليها والدك ؟ قلت: نعم، قال إذا يجب التدقيق فيها لأن والدك فى العلم مخيف

وكنت أزوره في بيته مرات، ولما أردت الرجوع إلى طنجة كتب لى إجازة روى فيها عن شيخ الجماعة بن الخياط الزكارى رحمه الله

ه ـ العلامة المحقق الفقيه السيد (أحمد بن الجيلاني الأمغاري)، شيخ الجماعة حضرت عليه في شرح الخرشي للمختصر في الفقه المالكي .

وحصل فى عهده أن شخصا أسمه محمد بن سليمان تقدم للامتحان ونجح فيه وأذن بالتدريس فى القرويين فشرع فى تدريس جمع الجوامع فبعث إليه الشيخ وقال له: أول ما تدرس جمع الجوامع ؟

وقال له: إذا أنا أدرس الأجرومية وأصبح يدرسها فحضرنا عليه فيها وحضر معنا معظم علماء القرويين .

٦ - الشيخ (فتح الله البنانى الرباطى)، عالم فاضل وشيخ الطريقة الشاذلية وله عدة مصنفات منها (المجد الشامخ فيمن اجتمعت به من الأعيان والمشايخ) فى أربعة مجلدات، كتبه بعد عودته من الحج، (وتحفة أهل الفتوحات والأذواق فى اتخاذ السبحة وجعلها فى الأعناق). يروى عن إبراهيم بن محمد التادلى وعن آخرين ذكرهم فى معجمه.

ولد سنة (١٢٨١هـ) بالرباط وتوفى سنة (١٣٥٣هـ) .

أستجزته بالرباط أنا وأخى الأكبر السيد أحمد رحمه الله فأجازنا وأحالنا على كتابه

٧ ـ العلامة المحقق الشيخ (الراضى السنانى الشهير بالحمش)، كان منقطع النظير
 في التحقيق .

حضرت عليه في مقدمة جمع الجوامع وكان محققاً يحل دقائق كلام المحلى كأنه كان قاعدا معه ساعة كتابته .

وكان فقيهاً، وفي علوم الآلة محققا، له كتاب الشذرات فيه مسائل وفوائد طيبة، وكان صوفيا يحب الصالحين ويزورهم أحياءاً وأمواتاً رحمه الله تعالى .

٨ ـ العلامة (أبو الشتاء بن الحسن الصنهاجي)، التواضع المتخشن في ملبسه .

كان مختصا بعلم الفرائض درسته عليه، وكان يدرس للطلبة علوم القضاء مثل التحفة لابن عاصم والزقاقية للزقاق، وله مؤلفات في هذا الفن.

وكان الناس يعتقدون صلاحه لانعزاله عن الناس واشتغاله بنفسه وبعلمه .

٩ ـ العلامة الشيخ (محمد الصنهاجي) وهو أخو السابق، كان عالماً محققاً، ويتأنق
 في ملبسه، قرأت عليه شرح الخرشي على المختصر في كتاب البيوع وما بعده رحمه الله .

١٠ ـ العلامة المحقق مولاى السيد (أحمد بن الطيب القادرى)، أبوه كان شيخاً
 لوالدى رحمهما الله، وهو شيخى قرأت عليه شرح الخرشى فى كتاب الجنايات والقصاص.

وكان محققا يرجع إليه في الفتوى، وكان مولاى (عبد الله الفضيلي)، يرجع إليه لتحقيقه، وكان فقيراً، ضعيف الحال، يأتى إلى الدرس وعليه كساء فيه ترقيعات، وكان خاملا، لا يعرف حق قدره إلا من حضر دروسه رحمه الله

وحكى له والدى الله أنه كان يحضر على والده رحمه الله، وكان في بعض الأحيان بعد انتهاء الدرس يطلب منه قرشا ليشترى به فطوراً للأولاد .

ومن هذا يعلم كيف كان العلماء يعيشون على الكفاف والتقشف وهم راضون قانعون يخدمون العلم والطلبة فأفادوا ونفعوا، وتخرج بهم جمع من الطلبة رحمهم الله وأثابهم رضاه، وفي وقتنا هذا كثرت الدعاوى مع الجهل والجرأة على القول في أحكام الدين بدون علم ولا دليل، واتسعت عليهم الدنيا جداً وكثر المال لديهم.

۱۱ ـ العلامة مولاى (عبد الله الفضيلي) شيخ الجماعة من العائلة المالكة بالغرب كان علامة في الأصول والمعقول وكان ذا ثراء واسع، وكان يوزع مرتبه من القرويين على عالمين فقيرين أحدهما مولاى أحمد القادرى، والآخر سيدى إدريس المراكشي إمام جامع القرويين والمدرس به

كان يدرس (جمع الجوامع)، حضرت فيه عليه كما حضرت عليه رسالة الوضع وشرح الزرقاني على المختصر، وكان في درسه محققا يعتني بتحقيق لفظ المصنف وشرحه وما كتب عليه، ووالده صاحب كتاب (الدرر البهية في أشراف المغرب).

17 \_ العلامة السيد (عبد الرحمن بن القرشى العلوى)، من العائلة المالكة بالغرب كان قاضيا ثم أحيل إلى المعاش فالتزم التدريس بجامع القرويين وكان فى قضائه نزيها لا يحيد عن الحق .

حضرت عليه (شرح الدردير على مختصر خليل) من باب الإجارة إلى الآخر وهو الجزء الرابع، وكان في خلقه بعض الشدة وقد عمر حتى جاوز الثمانين.

يروى عن والده ومحمد الخضر المهاجي وأحمد بناني وعبد الله الضرير العلوي .

۱۳ ـ الشريف العلامة (الحبيب المهاجى)، هو أول شيخ قرأت عليه فى القرويين الألفية بشرح المكودى وحضرت عليه السلم بشرح القويسنى فى المنطق، وأفتتح معنا شرح الخرشى على المختصر من أوله، وكانت له مكتبة طيبة فيها نوادر المخطوطات، وكان يحبنى ويقدرني رحمه الله ولم تكن له رواية .

١٤ \_ العلامة الشيخ (مُحمد -بفتح الميم الأولى- ابن الحاج السلمي) .

حضرت شرح أبن عقيل على الألفية عليه بحاشية السجاعي، وكان يعرف النحو معرفة جيدة، ويتعاطى الأدب والشعر .

10 ـ العلامة (القاضى الحسين العراقى)، طلبت منه أن يقرأ معنا جمع الجوامع، فقرأه معنا، وكنت أنا أسرد له ووصلنا فيه إلى كتاب السنة ثم سافرت إلى طنجة، وكنت قد حضرت عليه تفسير الجلالين بحاشية الصاوى وكان محققاً، أستفدت منه كثيراً، وكان فيه دعابة .

وابنه كان القيم على خزانة القرويين وهو الذى حقق شرح المؤلف وشرح زكريا الأنصارى على ألفية الحديث رحمهم الله تعالى .

١٦ ـ العلامة السيد (محمد المكي بن محمد البطاوري) .

تلقى عن شيخ الجماعة إبراهيم التادلى وعمه السيد التهامى البطاورى ومن أجل شيوخه على بن سليمان البجمعوى صاحب الحواشى على الكتب الستة وله ثبت مطبوع له بعض المصنفات منها شرح على لامية الأفعال، والتنصيص شرح شواهد التلخيص وشرح المقصور والمدود لابن دريد، وظهر الفنون الجوهر المكنون.

دهبت إليه أنا وأخى الأكبر في بيته وأستجزناه فأجاونا، ولد سنة (١٢٧٤هـ) برباط الفتح ، وتوفى سنة (١٣٥٥هـ)

۱۷ ـ السيد (المهدى بن العربى بن الهاشمى الزرهونى)، كان معروفا بالصلاح ووالده
 كان شيخا للجماعه بفاس وله ترجمة فى شجرة النور الزكية فى طبقات المالكية .

والسيد المهدى المذكور يروى عن أبيه عن جده السيد مرتضى الزبيدى لذلك أستجزته، وهو والد أمين الفتوى بلبنان الشيخ محمد العربى الزرهونى الشهير بالعزوزى المتوفى سنة ١٣٨٢هـ.

۱۸ ـ الملك (إدريس بن محمد المهدى) بن العلامة (محمد بن على السنوسى الشريف الحسنى) .

ذهبت إلى منزله بالقاهرة بعد خروجه من ليبيا فرحب بى كثيراً وطلبت منه الإجازة فأجازنى وله مشايخ كثيرون ولكنى رغبت فى روايته عن جده لأنها عاليه فهو يروى عن أبيه عن جده مباشرة، وجده علامة وله إثبات متعددة طبع بعضها، وتوفى سنة (١٢٧٦هـ) بجغبوب وهى واحة فى جنوب صحراء ليبيا .

أما السيد (إدريس السنوسي) فتوفى سنة (١٤٠٤هـ) بالقاهرة \_ وكان قد قارب المائة \_ ودفن بالمدينة المنورة حسب وصيته .

۱۹ - القاضي المسند الكبير (عبد الحفيظ بن محمد الظاهر بن عبد الكبير الفاسى الفهرى) كان يعرف أسرتنا كثيراً ويقدرنا ويثنى على فى غيابى كثيراً أستجزته فأجازنى وهو يروى عن مشايخ كثيرين وله معجم للشيوخ وأربعين بلدانية وغير ذلك .

ومن أعلى أسانيده روايته عن يوسف السويدى العراقي عن السيد مرتضى الزبيدى المتوفى سنة (١٢٠٥هـ) وهو أعلى سند يوجد في الدنيا:

ومن عواليه أيضاً روايته عن والده عن عبد الغنى الدهلوى المدنى، ولد سنة (١٣٠٣هـ) وتوفى سنة (١٣٨٣هـ) .

۲۰ - العالم الأثرى الصوفى الشريف (أبو القاسم بن مسعود الدباغ) كان أثريا لا يقلد أحداً يعمل بما صح له عن رسول الله وكان كتابه الذى يعتمد عليه كثيراً كتاب (الهدى النبوى) لابن القيم .

ورغم أنه كان لا يتقيد بمذهب لم يكن ينكر على المقلدين ولا يـرميهم بالجهـل ولا بالخصومة ولا شئ، وكان هادئ الطبع، حسن الخلق شديد الحياء .

يروى عن مشايخ المدينة كالسيد على بن ظاهر الوترى، والشيخ فالح بن محمد الظاهرى، توفى بمراكش سنة (١٣٥٧هـ) رحمه الله تعالى .

۲۱ ـ العلامة المحدث الفقيه السيد (محمد بن إدريس القادرى الحسنى الفاسى)، ولد بفاس وأخذ عن شيوخ عدة ورحل إلى الحجاز، ودخل مصر والشام وحلب، وأخذ عن أهلها، وأعتنى بعلم الحديث وأشتهر به وألف فيه وفى غيره إلا أن مؤلفاته ناسبت أهل عمره فهى على طريقة المتأخرين لا على طريقة أهل التحقيق من المحدثين.

له شرح على الترمذي وعلى المدونة لم يكملا وله من المؤلفات غير ذلك (إزالة الدهش والولد عن المنحير في حديث ماء زمزم لما شرب له)، (والأحاديث المستطابة بما ورد في فضل الدعاء وشروط الإجابة)، (والخير المدرار على حديث من كذب على فليتبوأ مقعده من النار)، (وأقوم المراقي على شرح ألفية العراقي)، (والدلائل في معرفة رجال الشمائل)، (وقول الحق في بطلان حديث إذا حدثتم عنى بحديث يوافق الحق)، (والكواكب المنتشرة في الأحاديث المشتهرة)، (ومراقي الوصول إلى شرح منظومة الكواكبي في الأصول)، (والنعم المسدلة في حديث البسملة والصلاة والحمدلة)، وغير ذلك ومصنفاته تنيف على الخمسين.

كان رحمه الله رجلا صالحا ذاكرا، أرتحل فى أواخر عمره إلى مدينة الحديدة وأتخذها قرارا له، زرته فيها وسمعت منه حديث الرحمة بشرط وأجاز لى إجازة عامة، وتوفى سنة (١٣٥٠هـ) رحمه الله وأثابه رضاه .

#### ثانيا شيوخي بتونس:

العلامة المحقق في الفنون شيخ جامع الزيتونة الشيخ (الطاهر بن عاشور التونسى المالكي)، كتبت إليه من مصر أطلب منه الإجازة فبعث إلى الإجازة مؤلفاته، وهو عالم محقق في علوم الآلة وله دراية واسعة بالفقه المالكي، وله ومعها بعض عدة مصنفات منها تفسير طبع وهو تفسير جيد.

وستأتى إجازته إن شاء الله تعالى .

#### ثالثا شيوخي بمصر:

الأصولى المتكلم المنطقي الفيلسوفي المحقق المدقق الشيخ (محمد بخيت ابن حسين المطيعى الأصولى المتكلم المنطقي الفيلسوفي المحقق المدقق الشيخ (محمد بخيت ابن حسين المطيعى الحنفي)، ولد في نحو السبعين والمائتين والألف بالقطيعة التي هو غير أسمها بعد ذلك بالمطيعة بالميم، وعائلته مالكية، وهو أول من تحنف منهم إذ كان مالكياً يجيد الفقه المالكي، ولكن عندما جاء الامتحان دخله حنفياً من أجل القضاء

برع فى العلوم معقولها ومنقولها وتقدم على الأقران، وأشتهر ذكره وطار صيته، ووقع عليه الإقبال حتى صار شيخ العلوم بالديار المصرية بل وبالشرق أجمعه فكأنه من علماء القرن الرابع أو الخامس .

حضرت دروسه في البداية بالسجد الحسيني، وفي التفسير بالرواق العباسي بالأزهر، كان يأتي ومعه المصحف، وإذا قرأ الآية يستفيض في التفسير، وكان واسع الأطلاع يتكلم على الآية من جهات متعددة، وكان واسع الصدر لا يغضب ممن يسأله، كتير التنكيت، وكان كريماً يواسي الفقراء.

زرته في بيته بحلمية الزيتون مرات، وكان إذا عرض له حديث يسألني في المجلس فأجيبه، أستجزته فأجازني .

وطال عمره حتى كان مدرسو الأزهر جميعاً إما تلامذته أو تلامذة تلاميذه.

تولى الإفتاء في مصر لفترة، عرض له فيها حادثة حاصلها أن شخصا أسمه الأستاذ

إبراهيم الوردانى، قتل رئيس الوزراء فى مصر (بطرس باشا غالى)، وبعد محاكمته حكمت المحكمة بإعدامه، وأحالت أوراقه إلى المفتى الذى هو الشيخ بخيت، فأبى أن يوافق على إعدامه رغم أنه حنفى، وقال لا يجوز قتل مسلم بقبطى، فاستصدرت الحكومة مرسوماً بإحالته إلى المعاش، وهو أول مفتى فى مصر يحال إلى المعاش، وكانت العادة أن المفتى وشيخ الأزهر لا يحالا إلى المعاش إلا إذا استقالاً.

وهذه الحادثة تدل على قوة إيمانه، وأنه لا يراعى الحكومة فيما يناسب شئون الدين، وتولى عدد من تلاميذه مشيخة الأزهر، ولم يتول المشيخة لمعاداته للحكومة، حتى قال مرة بعض العوام بمصر: الشيخ بخيت عالم ولكنه كافر لأنه كان لا يؤمن بحزب الوفد، وكذا كل الأحزاب السياسية بل كان ضدها فأجمعت على عداوته.

وله مصنفات مشهورة(١)، توفي في منتصف شعبان سنة (١٣٥٤هـ).

۲ - مسند العصر العلامة المعقولى المحقق السيد (أحمد بن عبد العزيـز ابـن رافع الحسيني القاسمي الطهطاوى الحنفي)، ولد بطهطا سنة (١٢٧٥هـ) وتلقى علومه عـن أكـابر علماء مصر كالشيخ محمد عليش وإبنه عبد الله والشيخ محمد الخـضرى الـدمياطي والـشمس محمد الأنبابي وللشيخ عبد الهادى نجا الأبيارى، وكان أكثر ملازمته للشيخ محمد الأنبابي.

أشتغل بالعلوم العقلية أشتغالا قوياً، وأكب على الاشتغال بالتدريس والتأليف وصنف المصنفات التي تدل على كمال تحقيقه كرفع الغواشي عن معضلات المطول والحواشي في خمسة ضخام طبع المجلد الأول منها، وكمال العناية بتوجيه ما في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾، من أنواع الكناية في مجلد مطبوع، وبلوغ القول في تفسير: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ ﴾ (التوبة: ١٢٨)، وغير ذلك .

ولما ذهب إلى الحج أجتمع بالشيخ عبد الستار الصديقى الهندى مسند مكة الكرمة، وتدبج معه، عند ذلك طلب منه أن يكتب له الإجازة، فوعده ولكن بعد عودته لمصر، فلما رجع وشرع في كتابتها مع ذكر الأسانيد دعاه تحقيقه إلى مطالعة العديد من الإثبات وعثر على أوهام في إثبات المتاخرين وأنقطاعات في الأسانيد، ثم كتب بعد ذلك ثبتاً في مجلدين سماه: (المسعى الحميد في بيان وتحرير الأسانيد)، ثم حول أسمه إلى (إرشاد المستفيد)،

 <sup>(</sup>١) منها: أحسن الكلام \_ حجة الله على خليقته \_ أحسن القرا في صلاة الجمعة في القرى \_ ثـلاث رسـائل \_ الكلمـات الطيبات في الإسراء والمعراج ( جميعهم طبع مكتبة القاهرة بالأزهر ) .

أتى فيه بغرر التحقيقات ونبه على أوهام وقعت لمجيزنا السيد عبد الحي الكتاني في فهرس الفهارس، توفي رحمه الله سنة (١٣٥٥هـ)

٣ ـ العلامة (محمد إمام بن برهان الدين أبى المعالى إبراهيم بن على بن حسن الشبرابخومى) الشهير بالسقا الشافعى، ولد سنة (١٢٨٣هـ) وحضر على والده وعلى الشمس الأنبابى ومحمد البحيرى وابن أخته حسن بن رجب السقا الشافعى

دخل الامتحان بالأزهر على يد شيخنا الشيخ بخيت، وهو الذى أعطاه شهادة العالمية، ثم ولى التدريس بالأزهر مع الخطابة بمسجد السيدة نفيسة، ثم نقل إلى خطابة الجامع الأزهر، ثم لما صدر نظام الأزهر بعدم الجمع بين وظيفتين أختار التدريس وتنازل عن الخطابة

كان طويلا، جميل الصورة، متواضعاً، مقبلا على شأنه، من درسه إلى بيته لا يخالط الناس كثيراً.

وكانت له يد طولى فى فقه مذهب الشافعى بالإضافة إلى علوم الأزهر، وكان لا يتدخل فى السياسة ولا يقرأ الجرائد، توفى فى منتصف شعبان سنة (١٣٥٤هـ) فى يوم واحد هـو وشيخنا الشيخ بخيت رحمهما الله تعالى، وصلينا على جنازتهما بالأزهر بعد العصر فى وقت واحد .

لقيته بعد ما تحول إلى المعاش، وزرته ببيته في الحلمية وأجاز لى، وأحياناً كان يأتي لزيارتنا .

٤ - العلامة الفقيه (محمد بن إبراهيم الحميدى السمالوطي) المالكي، ولد بصعيد مصر، وحضر للقاهرة لطلب العلم فأخذ عن محمد الخضرى والشمس الأنبابي والشيخ عليش، وهو عمدته.

كان علامة فى مذهب مالك متضلعاً من علوم العربية والبلاغة، أستمر يدرس بالأزهر ثم بالمسجد الحسينى، وكان مواظباً على الدرس، لا يبطله طول السنة، حتى فى أيام العطلة الرسمية، حضرت عليه فى سنن الترمذى بمسجد الحسين التيلا، وأستجزته بزاوية صغيرة بشارع الصنادقية بالأزهر بجوار مكتبة القاهرة التى اطبع فيها جميع كتبى

وكان منقبضاً منكمشاً عن الناس، وكان من جماعة كبار العلماء بالأزهر وتوفى رحمه الله سنة (١٢٥٣هـ) .

ه \_ العلامة (محمد بن محمد خليفة الأزهرى الشافعي) ولد سنة (١٢٧٠هـ) في بلدة الصنافين بالشرقية، ولما قدم القاهرة قرأ على أكابر علماء الأزهر وبعد أن نال الشهادة عين في وظيفة مدرس بالأزهر .

كان شيخ الشافعية بالديار المصرية، حافظاً لفروعه مستحضراً لنصوصه وكان صديقاً للعلامة أحمد بك الحسيني وأشترك معه في طبع (الأم للإمام الشافعي)،

توفى رحمه الله فى شوال سنة (١٣٥٩هـ)، أستجزته فى مسجد الحسين فأجازونى وهو يروى عن محمد الخضرى الدمياطى والشاب أحمد الرفاعى والشهاب أحمد المرصفى، وهذا الأخير عن أخيه شمس الدين المرصفى عن داود القلعى عن السيد مرتضى الزبيدى

٦ ـ العلامة (أحمد بن محمد الدلبشاني الموصلي القاهري الحنفي الضرير)، كان من
 كبار العلماء الأعيان بالأزهر .

أخذ عن كثيرين منهم الشيخ أحمد الرفاعي، وأخذ أيضاً عن أبي المحاسن القاوقجي أستجزته بواسطة أبنه، لأنه كان لا يخرج لقابلة أحد وذلك لمرضه.

توفَّى رحمه الله في نحو الستين تقريباً.

٧ - (السيد بهاء الدين أبو النصر بن أبى المحاسن القاوقجى الطرابلسى)، اجتمعت به في بيت أخيه بشارع الصنادقية بقرب الأزهر، وأستجزته وأجازني كان شيخاً لأتباع والده ويسكن مدينة شبين الكوم وكان لا يقدم للقاهرة إلا في شهر ربيع الثاني لحضور موسم والده، وكان عنده شئ من العلم مع التواضع ودماثة خلقه، توفى بشبين الكوم رحمه الله تعالى.

٨ \_ (السيد كمال الدين بن أبي المحاسن القاوقجي) .

مات قبل حضورى الأزهر، ولكن أخى السيد أحمد رحمه الله أدركه وأستجازه لنفسه ولى، وكان يدرس بالأزهر.

٩ ـ العلامة (محمد الخضر بن حسين التونسي) فقيه لغوى متين، ذو خلق حسن
 وتؤدة، مجاهد في سبيل الله .

ولد بتونس سنة (١٢٩٢هـ) وبرا نشأ وطلب العلم ثم درس بجامع الزيتونة ثم هاجر إلى المدينة النبوية، فأقام بها مدة ثم أرتحل إلى الشام ثم قدم القاهرة.

تعرفت به في جمعية الهداية الإسلامية بالقاهرة، وكنت أتردد عليها كل يوم جمعة حيث اجتماعهم في ذلك اليوم، وألقيت فيها عدة محاضرات، وكان يحترمني ويقدرني،

ولما كان يرد على الشيخ شلتوت فى شخصيات الرسول الأربع التى سرقها من القرافى وأدعى فيها أن الرسول تجوز مخالفته فيما حكم به أو أفتى للمصلحة، فرد عليه الشيخ الخضر حسين ردا علمياً، وكان يزورنى فى بيتى أمده بالأحاديث فى موضوع رده.

وعندما جاء إلى مصر بعد الحرب الأولى كان غير معروف لأحد، وحصل أن الملك فؤاد عمل مؤتمرا للخلافة بالقاهرة، فكتب الشيخ على عبد الرازق كتابه (الإسلام وأصول الحكم)، نفى فيه الخلافة وأنها ليست من الدين، فرد عليه الشيخ الخيضر حسين وعلم الملك فؤاد برده فأمر بطبعه وأمر بإعطائه شهادة العالمية، وعين مدرساً بالأزهر.

وفي سنة (١٢٧٠هـ) أصبح عضواً في هيئة كبار العلماء .

وبعد انقلاب جمال عبد الناصر أرشد الباقورى إلى تعيينه شيخاً للأزهر فعينوه فى هذا المنصب وكان من رأيهم أن تتخذ البرنيطة شعاراً للمصريين مثل تركيا وإيران، واستشاروا فى ذلك فقال: هذا لا يجوز، لكن مجلة الإرشاد الرسمية نشرت أنه وافق على اتخاذ البرنيطة شعاراً.

وقال: لا بأس بذلك، فاتصل بهم منكراً عليهم هذا الكذب، فأفهموه أن الخبر أوحى لهم، ولا يستطيعوا إنكاره، فاستقال من عمله وذهب إلى بيته،

توفى رحمه الله في (١٣ رجب سنة ١٣٧٧هـ) .

۱۰ ـ العلامة (أبو الوفاء بن بدر بن مصطفى الخالدى المقدسى الحنفى) وهو من ذرية خالد بن الوليد الله ولا بالقدس سنة ١٢٨٢هـ وطلب العلم في القدس واستانبول ومصر

رأيته بمصر، وكنت أجتمع به كثيراً (بمكتبة الخصوصى) بالصنادقية، وأخبرنى أنه ذهب إلى فاس وأخذ عن كبار علمائها مثل السيد جعفر الكتانى، وشيخ الجماعة أحمد بن الخياط الزكارى وغيرهم وأخذ بفاس أيضا عن السيد على بن ظاهر الوترى المدنى حيث لقيه بفاس

ورحل كثيراً إلى البلاد الأوربية فضلاً عن الإسلامية ولكنه كان معجباً بالمغرب، وأخبرنى أن طنجة أعجبته كثيراً وخصوصاً حى مرشان لإشرافه على البحر، وكان فى نيته أن يبيع أملاكه ويذهب إلى طنجة ويقيم بها ولكنه مات فى مصر فجأة .

تولى قضاء ديار بكر، ثم قضاء حلب سنة (١٣١٩هـ)، ثم أختير عضوا فى مجلس تدقيق المصحاف والمؤلفات فى أواخر الحرب الأولى، ثم أسند إليه رئاسة محكمة الاستئناف الشرعية ثم أنتخب عضوا بالمجلس العلمى العربى بدمشق، وفى آخر حياته أنتقل إلى القاهرة حيث توفى بها فى رمضان سنة (١٣٦٠هـ) ورغم علمه وفضله ورحلاته كان غريبا فى مصر، لا يعرف حتى إنه لما مات لم يحضر جنازته أكثر من أربعة أو خمسة رجال.

ولهذا جاء في الحديث موت الغريب شهادة، أستجزته وأجازني، وكتب لى إجازه بخطه وذكر في إجازته بعض الكتب التي ينصحني بقراءتها، رحمه الله تعالى .

١١ ـ العلامة الشيخ (محمد دويدار الكفراوى التلاوى الشافعي) .

زرته فى بيته بتلا، وأخبرنى أنه حضر على الشيخ محمد الأشمونى، والشيخ عبد الرحمن الشربينى والشيخ إسماعيل الحامدى محشى الكفراوى، والشيخ عيسى القلعاوى وغيرهم، وكان ينسخ الكتب التى يحضرها على الشيوخ بخطه .

ناولنى (ثبت العلامة عبد الله الشبراوى)(۱) بخطه وفيه إجازات أعيان علماء الأزهر بهذا الثبت وبغيره، وأجبرنى أنه يروى الإجازة العامة عن الشيخ إبراهيم الباجورى الذى أجاز أهل العصر في درس العصر بجامع الأزهر

عندما زرته كان عمره تسعاً وتسعين سنة، وكانت صحته طيبه لا يظهر عليه أثر المرض، ثم مات بعدها بثلاث سنوات عن مائة وأثنين عاماً وأستجزته لأخبى السيد أحمد وللسيد الباقر الكتاني رحمهما الله تعالى، توفى سنة (١٢٦١هـ).

۱۲ ـ العلامة الشيخ (طه بن يوسف الشعبيني الشافعي) أصله مغربي، وهو شيخ الطريقة الشاذلية، أخذ عن أحمد بن محجوب الرفاعي والشمس الأنبابي .

ومن شيوخ الشعبيني الشيخ عبد القادر الورديغي الشفشاواني صاحب كتاب (سعد الشموس والأقمار)، وكان إذا جاء مصر ينزل عنده في بيته

كان رحمه الله متواضعاً حسن الخلق، ويخاطب كل واحد من الناس بسيدى .

زرته مرات وحضرت معه مجالس طيبة في حوش قدم، وأستجزته فأجازني .

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

ولم أر مثله فى تواضعه وحسن خلقه فى مصر يزوره العلماء فى بيته ويطعم الفقراء ثلاث مرات فى السنة أو أربعة، وذلك يوم عيد الفطر ويـوم سابع وعـشرين رجـب، وفى موسم سيدنا الحسين، وفى موسم والده، ويدعو كافة أصحابه من العلماء والأعيان، ولـه تآليف منها رسالة فى الكلام على رجال أسانيده، وآخر فى آداب الذكر، تـوفى رحمـه الله سنة (١٣٧٧هـ).

۱۳ ـ العلامة الشيخ (عبد المجيد بن إبراهيم بن محمد اللبان)، عالم أزهرى متين جداً في علوم الأزهر .

زرته بمعهد الإسكندرية، وكان شيخاً له وذلك بعد ما نزلنا من الباخرة بيومين، فهو أول شيخ بمصر أجازنى ثم لما عين شيخاً لكلية أصول الدين حصل حادث علمى هام يدل على غيرته وأنتباهه ذكرته عند الكلام على مؤلفاته وقد خدمته فيه خدمة طيبة فتوطدت أواصر المودة بيننا فكنت أزوره وكان يسر بوجودى ويطمئن لتحقيقاتي .

ولما علم حالى في العلم خاصة الحديث أجتهد أن يعينني مدرساً للحديث عنده في الكلية فلم يستطع لشدة معارضة الشيخ المراغى شيخ الأزهر إذ ذاك .

يروى عن الشيخ سليم بن أحمد فراج البشرى شيخ الأزهر عن محمد الخنانى عن الأمير الكبير بما في ثبته، سمعت منه حديث الرحمة المسلسل بالأولية .

۱٤ - العلامة المؤرخ (عبد الواسع بن يحيى الواسعى الصنعانى اليمنى)، ولد بصنعاء سنة ١٢٩٥هـ وأخذ عن أكابر شيوخها وله شيوخ آخرون بالحجاز والشام ومصر ذكرهم فى ثبته المطبوع المسمى (الدر الفريد الجامع لمتفرقات الأسانيد) .

أشتغل بالتاريخ وصنف عدة كتب منها فضل اليمن ومحاسن صنعاء ذات المنن ومنها تاريخ حوادث اليمن .

تولى التدريس بصنعاء وكذا الخطابة وكانت عنده مكتبة مشهورة باليمن .

حضر إلى القاهرة مرارا، وأستجزته بها فكتب لى الإجازة .

وشيوخه يزيدون على السبعين توفى بصنعاء سنة (١٣٧٩هـ) رحمه الله .

۱۰ - الأستاذ الفاضل الأديب العالم (عويض بن نصر الخزاعى المكى)، ثم المصرى الشافعى الضرير، كان رحمه الله يزورنا في بيتنا بالقاهرة، ويتردد علينا مرات .

وهو مكى الأصل أتى إلى القاهرة للتعليم، وأستقر بها إلى الممات وكان رحمه الله لطيف العشرة جميل المذاكرة جم الفوائد يحفظ كثيراً من النوادر والأشعار والحكايات الأدبية

وكان فقير الحال: يتعيش من ريع أوقاف رواق الحرمين بالأزهر وهو شئ ضئيل للغاية، وكان ضرير البصر عالى الهمة لا يشكو الفقر.

يروى عن الشيخ عبد الهادى الأبيارى والشيخ أحمد شرف الدين المرصفي والشيخ أحمد بنناني كلا الفاسي أخذ عنه لما قدم القاهرة في طريقه إلى الحج

عاش نحو الثمانين أو أزيد وتوفى سنة (١٣٥٢هـ) .

١٦ \_ الشيخ (محسن بن ناصر باحربة اليمنى الخضرمى الفقيه الشافعى)، طلب العلم ببلده وبالحجاز ثم قدم القاهرة قبل سنة (١٣٢٠هـ) وأنتسب إلى الأزهر ثم أصبح شيخ رواق اليمن بالأزهر.

وكان وهو في مصر يقف على تصحيح بعض كتب السادة العلوية والحضارم فصحح لهم عقد اليواقيت الجوهرية للسيد عيداروس الحبشي وغيره،

زرته أنا وأخى الأكبر السيد أحمد رحمه الله وأستجزناه فأجازنا، وذكر أن من شيوخه السيد عيداروس بن عمر الحبشى والسيد أحمد بن حسن العطاس.

كان يعرف الفقه الشافعي معرفة أبي الحسن محمد بن محمود خفاجة الدمياطي الشافعي شيخ علماء دمياط.

زرته في بيته بدمياط فوجدته قد كف بصره وعليه أمارات الصلاح قاعداً على سريره وحوله جماعة من أهل العلم يقرأ معهم (تفسير البيضاوي بحاشية الشهاب الخفاجي).

يروى عن أبى المحاسن القاوقجى والسيد أحمد زينى دحلان ومحمد أبى خضير الدمياطي .

سمعت منه حديث الرحمة المسلسل بالأولية وكتب لى الإجازة على أوائل شيخه أبى المحاسن القاوقجي رحمه الله تعالى .

۱۷ \_ الشيخ (عبد الغنى طموم الحنفى)، كان صالحاً مشتغلا بنفسه، يؤم الناس فى الصلوات الخمس بالمسجد الحسينى وكان منعزلا لا يخرج من بيته إلا للصلاة ثم يعود إليه ولا يتصل بأحد .

أستجزته فاجازني، وهو يروى عن الشيخين محمد الأنبابي شيخ الجامع الأزهر والشيخ أحمد الرفاعي شيخ المالكية رحمه الله تعالى .

۱۸ - السيد (محمد بن إبراهيم الببلاوي) المالكي الفيلسوف، وهو إبن عم تقيب الأشراف شيخه السيد على بن محمد الببلاوي:

درس بالأزهر رسالة الزوراء للجلال الدوانى، وهو الوحيد الذى درسها فى الأزهر وكان فيلسوفاً زرته مرات، وكانت بيننا مودة كبيرة، وكان يحتفى بى كثيراً حينما أزوره، وكنت أقابله كثيراً فى زاوية الشيخ محمد الحافظ التيجانى بالمغربلين

أستجزته فاجازنى وهو يروى عن ابن عمه المذكور وعن شيخ المالكية الشيخ محمد عليش والشيخ محمد الضوى رحم الله الجميع .

١٩ ـ العلامة الشيخ (محمد بن عبد اللطيف خضير الدمياطي الشافعي) .

ذهبت إليه فى دمياط وأجازنى لفظاً، وهو يروى عن الشيخ عطية القماش عن الشيخ إبراهيم الباجورى، ويروى أيضاً عن الشيخ محمد عوض الشريف عن أبى المحاسن محمد بن خليل القاوقجى بما فى أثباته .

۲۰ ـ العلامة المؤرخ السيد (محمد بن محمد زياره الصنعانى الحسنى)، ولد بصنعاء سنة
 ۱۳۰۱هـ) وقرأ على علمائها ورحل إلى عدة بلاد وفي مصر كان وكيل الإمام يحى بالقاهرة،

أعتنى بالناريخ عناية خاصة وكتب عدة مصنفات فى تاريخ اليمن منها (نيل الوطر فى تراجم علماء اليمن فى القرن الثالث عشر)، (وأئمة اليمن بالقرن الرابع عشر)، (وذيل للبدر الطالع للشوكانى) وطبع له أخيراً (نزهة النظر فى أعيان القرن الرابع عشر)، أقتصر فيه على علماء اليمن، وطبع وهو فى القاهرة كتبا لعلماء اليمن منها (تحفه الذاكرين) (وفتح القدير) (والبدر الطالع) للشوكانى .

كنا نتقابل كثيراً بالقاهرة، وأستجزته فأجازني .

وهو واسع الرواية فيروى عن شيخ الإسلام باليمن الحسين العمرى والقاضى يحي بن محمد الإرياني والإمام يحيى بن حميد الدين والسيد عبد الله الزواوى ومفتى الشافعية بمكة الشيخ عمر بن أبى بكر بأجنيد وغالب شيوخ الإمام يحي شيوخ له

توفى بصنعاء في ١٦ محرم سنة (١٣٨٠هـ) .

۲۱ ـ العلامة المحقق البارع الشيخ (محمود الإمام عبد الرحمن المنصورى) الحنفى الأزهرى، عالم متين جداً قل أن تجد نظيره واسع الإطلاع أعجبت بشدة تحقيقه وسعة اطلاعه في علوم المعقول والفقه الحنفى.

فتعرفت به وكنت أزوره فى بيته بشبرا وأطلعنى على مكتبته وهى مكتبة جيدة لم أرها عند أزهرى وقلما تجد كتاباً من كتبه إلا وعليه بعض تقريرات نفيسة له، وكان يعيش على مرتبة ومع ذلك فكان شديد الاعتناء بشراء الكتب، فاتفق مع السيد محمد أمين الخانجى رحمه الله، أن يمده بالكتب التى يريدها، وفى كل شهر يعطيه جزءاً من مرتبه، وهو الذى صحح تاريخ أبن كثير الذى طبعه الخانجى.

ولشدة اعتنائه بالكتب لما علم أن عندنا تخريج أحاديث الكشاف للزيلعى طلب منى إعارته إياه لينسخه، كما طلب منى أن أبحث له عن حاشية ابن سعيد التونسى على الأشموني، لأنه كان معجباً بها غاية الإعجاب فاستحضرتها له من تونس

وكان من عادته أنه إذا أتى للدرس يأتى بالملزمة معه وعليها تقريرات له مهمة جداً فلا يدع مسألة إلا ويقرر عليها ويعطى الدرس حقه من البحث والإطلاع على الكتب المتصلة به بحيث يعطى الطالب ملكة الفهم ويعلمه كيفية البحث في كتب العلم وقواعده، حضرت عليه تهذيب السعد بشرح الخبيصى في المنطق، فاستفدت جداً، فكان لا يدع شيئاً يتصل بالكتاب وشروحه وحواشيه وبالعلم وقواعده إلا أتى به وناقشه وقرره.

سمعت منه حديث الرحمة المسلسل بالأولية كما سمعه من الشيخ أحمد الحلواني وكتب لى سنده فيه بخطه وقال: ليس عندى غيره رحمه الله وأكرم مثواه .

٢٢ \_ العلامة المتطلع الشيخ (محمد زاهد بن الحسن الكوثرى) .

تعرفت به بالقاهرة وكنا نتقابل يوم الجمعة بمسجد محمد بك أبى الذهب، ويوم الاثنين بمكتبة الخانجى وتوطدت بيننا أواصر المودة والصداقة، وكان يسألنى عن بعض الأحاديث التى يسأل عنها، وكنا مرة عند فضيلة المرحوم الشيخ (يوسف الدجوى)(۱) بعزبة النخل، وكان المجلس غاصاً بالعلماء وغيرهم، وهو يتكلم في مسائل عليه متنوعة، فوجه إليه أحد الحاضرين سؤالا عن حديث، فوجه السؤال إلى وقال: لا يفتى ومالك في المدينة، وإذا زرته في بيته بالعباسية وحضرت الصلاة قدمني للصلاة بالحاضرين، ولم يتقدم قط رغم إلحاحي عليه.

<sup>(</sup>١) له مؤلفات كثيرة منها : رسائل السلام، ورسالة في علم الوضع والكتابان طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

ولما أستجزته ببيته بالعباسيه أجازلى، وأستجازنى وألح على أن أجيزله بل بلغ من وثوقه بعلمى أن نشر مقالا بمجلة الإسلام يقرظ فيه كتابى: (إقامة البرهان على نزول عيسى التَهْوَلَا في آخر الزمان)(١)، ولما جمع مقالاته أحد تلامذته الذين أستفادوا منى لم ينشر المقال المشار إليه حسداً منه .

كان الشيخ الكوثرى رحمه الله عالما بالفقه والأصول وعلم الكلام ومتخصصاً فى علم الرجال من ناحية معينة، وقرأ فى الرجال كثيراً، خذ مثلاً (الكامل لابن عدى) قرأه بكامله من أوله لآخره

وكان له معرفة بالمخطوطات النادرة وأماكن وجودها، وأطلع على الكثير منها، وكنا نعجب بالكوثرى لعلمه وسعة اطلاعه وتواضعه، كما كنا نكره منه التعصب الشديد للحنفيه، حتى كان يقول عنه شقيقنا الحافظ أبو الفيض: هو مجنون أبى حنيفة، ولما أهداه رسالته: (إحقاق الحق في الرد على إمام الحرمين)، وقرأتها وجدته غمز نسب الإمام الشافعي، فلمته على ذلك الغمز وقلت له: إن للطعن في الأنساب ليس برد علمي فاعترف بتعصبه.

وكان يتورك كثيراً على الحافظ بن حجر وقال: كان يعتمد على الأطراف فى جمعه لطرق الحديث، وهذا غير صحيح، وذكر الكوثرى ـ فى إحدى زياراتى له ـ أنه، أى الحافظ ابن حجر، كان يتبع النساء فى الطريق ويتغزل فيهن، وأنه تبع امرأة ظنها جميلة حتى وصلت إلى بيتها، وهو يمشى خلفها وكشفت له البرقع فإذا هى سوداء دميمه فرجع خائباً! وهذا قطعاً لم يحدث وسر هذه الحملة أن الحافظ كان يجمل على بعض الحنفية فى كتب التراجم.

وأكبر من هذا أن الكوثرى رمى أنس بن مالك الله بالخرف، وتكلم وغمز بعض سادات التابعين الحجازيين فى مقدمة نصب الراية، وأقبح من هذا أنه حاول تصحيح حديث موضوع لأنه يفيد البشارة بأبى حنيفه، وهو حديث لو كان العلم بالتربا لتناوله رجال من فارس فإن الحديث فى الصحيحين بلفظ " الإيمان " والنبي لله الله وضع يده على كتف سلمان الهام، فغير بعض الرضاعين لفظ الإيمان بالعلم كما بينه شقيقنا أبو الفيض فى (المثنونى والبتار)(")

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

<sup>(</sup>٢) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

وهكذا شأن التعصب دائماً يبعد صاحبه عن الحق ولو كان من كبار العلماء كصديقنا الشيخ محمد زاهد الكوثرى .

ولد في (٢٨ شوال سنة ١٢٩٦هـ) في قربة قريب أستانبول، وتوفى بالقاهرة سنة (١٣٧١هـ) رحمه الله وأكرم مثواه .

٢٤ ـ العلامة المحقق (محمد بن حسنين بن محمد مخلوف) العدوى المالكي:

حضرت عليه (جمع الجوامع) من باب القياس إلى آخره، و(الرسالة السمرقندية فى آداب البحث والمناظرة)، و(سورة الفاتحة بتفسير البيضاوى) بجامع محمد بك أبى الدهب الذى كان يدرس فيه بعد أن ترك الوظائف الإدارية، وكان درسه يحضره عدد من العلماء

كان عالماً محققاً في العلوم الفعلية يعرفها جيداً، وكان على خلق كريم وهو صوفى أشتغل بعدة مناصب بالأزهر وتدرج إلى أن صار وكيلا للأزهر .

وله مصنفات جيدة في الأصول والمعقولات والتفسير والفقه والتصوف منها: (حاشيته المشهورة على شرح السجاعي على نظم المقولات)، (وبلوغ السول في مدخل علم الأصول) (والتبيان في زكاة الأثمان)، (ورسالة في حكم ترجمة القرآن)، (ورسالة في التوسل)، وكلها مطبوعة، وكذلك (القول الوثيق في الرد على أدعياء الطريق)، ألفها بسؤال بعض المغاربة من أصدقائه، ورسالة أخرى في خصوص (مسألة الفاتح وأدعاء كونها من كلام الله القديم)(1).

ولد ببلدة بنى عدى فى الصعيد سنة (١٢٧٧هـ) وأخذ عن الشهاب أحمد الرفاعى والشيخ حسن الطويل، والشيخ محمد الأنبابى، والشيخ محمد السروجى، والشيخ حسن العدوى الحمزاوى، وتوفى رحمه الله تعالى سنة (١٣٥٥هـ).

وكان عضوا في هيئة كبار العلماء، وهيئة كبار العلماء كانت مكونة من أربعين عالما، يختارون من كبار علماء الأزهر وتكون مهمتهم بحث المسائل العامة وتحرير مؤلفات فيما يخص العالم الإسلامي من رد عن شبه أو تحقيق بحوث فقهية أو غير ذلك .

وكانت تسمى (هيئة كبار العلماء) ثم أسماها المراغى (جماعة كبار العلماء)، ومن هذه الجماعة الذين لهم مؤلفات كثيرة الشيخ بخيت والشيخ مخلوف والشيخ الدجوى .

وكان من المعتاد أن يختار شيخ الأزهر من أحدهم، ويبعث بإسمه إلى قصر عابدين فيخرج المرسوم بتعينه شيخاً للأزهر، وبعد أنقلاب جمال قضى على هذا النظام مع الأزهر جميعاً

۲٤ ـ الشيخ العلامة (عبد المجيد الشرقاوى) وهو من ذرية الشيخ العلامة عبد الله بن
 حجازى الشرقاوى، صاحب المؤلفات العديدة، ومنها شرحه على مختصر الزبيدى .

قرأت عليه شرح الخطيب الشربيني بمتن أبي شجاع من أوله إلى آخره، وذلك بعد صلاة العصر بجامع الأزهر لمدة سنتين .

كان يتقن فقه الشافعية أتقانا ما عليه مزيد، ويتوسع في الشرح تماما، حتى يفهم جميع الطلبة الدرس وكان صالحا ضعيف الحال.

۲۵ ـ العلامة الشيخ (محمد عزت) كان مأذونا، وفي نفس الوقت محققا في الفقه الشافعي بالإضافة إلى معرفته بعلوم الأزهر معرفة جيدة وكان يدرس المنهج في الفقه الشافعي لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري في القسم العالى بالأزهر.

حضرت عليه شرحه للمصنف ـ الربع الأول ـ المسمى فتح الوهاب .

۲٦ ـ العلامة (يوسف بن اسماعيل بن يوسف النبهاني) الشافعي، رئيس المحكمة الشرعية العليا في بيروت، تعلم في الأزهر، فأخذ كما في ثبته (هادى المريد بطرق الأسانيد) عن البرهان السقا والشمس الأنباني وعبد الهادى نجا الأبيارى.

وله مشایخ من خارج الأزهر، منهم محمد بن محمد الخالی، وعبد الله السكرى وغیرهما، وله مصنفات معروفة ، توفى رحمه الله سنة (١٣٥٠هـ) .

# رابعاً: شيوخي بالحجاز:

۱ - الشيخ العلامة المسند الرحالة (عمر حمدان بن عمر بن حمدان المحرسى التونسى) ثم المدنى، ولد بمحرس فى تونس سنة ١٢٩٢هـ ثم هاجر به والده إلى المدينة المنورة، فأخذ عن شيوخها، منهم سيدى محمد بن جعفر الكتانى، والسيد على بن ظاهر الوترى، والشيخ فالح بن محمد الظاهرى، والسيد أحمد بن إسماعيل البرزنجى وغيرهم

رحل كثيراً فدخل الشام ومصر وتونس والجزائر والمغرب واليمن، وله مشايخ فى كل هذه البلاد، كانت له عناية بإقراء الحديث النبوى وكان يعنى بالدليل رغم أنه مالكى، وكان يعرف علوم العربيه كلها معرفة جيدة جداً، ومع علمه كان طارحا للتكلف، قبلا على الذكر

والدعاء وتلاوة القرآن، ذا بذاذة فى ملابسه، يحب العلماء كثيراً ويحث الطلاب على الأجتهاد، وكانت له مكتبة كبيرة فيها نوادر المخطوطات، وأحيانا كان يبيع ويشترى الكتب.

توفى رحمه الله في المدينة المنورة سنة (١٢٦٨هـ) .

۲ - العلامة الشيخ (عبد القادر بن توفيق الشلبى الطرابلسى) ثم المدنى الحنفى، ولد بطرابلس الشام سنة (١٣١٥هـ)، وبها نشأ، وفى سنة (١٣١٧هـ) أنتقل إلى المدينة ومن شيوخه الشيخ حسن الجسر الطرابلسى، صاحب الرسالة المحمدية، والشيخ خليل صادق، والشيخ عبد الرحمن الرافعى، والسيد محمد بن جعفر الكتانى، والشيخ محمد بن سليمان المكى وغيرهم.

كان ورعا متواضعاً كثير الإنصاف يساعد الطلاب بالمال والنصائح، وكان مرجع العلماء في الفقه الحنفي في الدينة، توفي رحمه الله بالدينة سنة (١٣٦٩هـ).

٣ ـ العلامة المعمر السيد (محمد المرزوقى بن عبد الرحمن أبو حسين) المكى الحنفى، ولد بمكة المكرمة سنة (١٢٨٤هـ) وأخذ عن علمائها، ومنهم الشيخ محمد صالح كمال والشيخ محمد عبد الحق الهندى، محشى النسفى والشيخ عثمان بن عبد السلام الداغستانى وغيرهم

كان يدرس بالحرم الكي، وكانت له عناية خاصة بالفقه الحنفي والأصول وله معرفة جيدة بالأدب وتولى القضاء لفترة، توفى بمكة المكرمة (١٣٦٥هـ).

٤ - الشيخ (صالح بن الفضل التونسي) ثم المدنى الحنفى:

أستجاز لى منه صديقنا الشريف الجليل محمد الباقر الكتاني .

العلامة المسند الرواية المعقولي (عبد الباقي بن ملا على بن محمد معين) اللكنوي الأنصاري الدني الحنفي:

ولد بلكنو فى الهند سنة (١٢٨٦هـ)، وطلب العلم عن شيوخ بلده، وبرع صغيراً فى فنون المعقول، وأعتنى بإجازة بعض الشيوخ بالهند، ثم رحل إلى الحجاز وأستجاز أيضا جماعة، وهاجر إلى المدينة فاستوطنها سنة (١٣٢٢هـ) ودرس بالحرم النبوى، ولما أعلنت الحرب العظمى أنتقل مع جملة الخارجين منها إلى دمشق وبقى بها ثلاث سنوات، ولما رجع إلى المدينة لزم بيته لا يخرج إلا للصلوات الخمس فى المسجد النبوى، وأخذ يدرس العلوم فى منزله.

له عدة تصانيف منها (المناهل السلسلة في الأحاديث المسلسلة)، (والإسعاد بالإستاد)، (وتحفة الأماجد بحكم صلاة الجمعة في المساجد)، (والحقيقة في العقيقة) وغير ذلك .

وهو يروى عن شيوخ كثيرين من أجلهم أبن خالته علامة الهند عبد الحي اللكنوى، وعبد الرزاق بن أحمد بن علاء الدين الأنصارى اللكنوى، وعباس بن جعفر صديق المكى، وتحمل المسلسلات بأعمالها القولية والفعلية عن المسند صالح بن عبد الله السنارى، ومن مشايخه بدمشق أبو الخير أحمد بن عابدين الدمشقى الحنفى

توفى رحمه الله سنة (١٣٦٤هـ) بالمدينة المنورة .

### خامساً: شيوخي بالشام:

۱ - العلامة الفاضل الشيخ (محمد سعيد بن أحمد الفرا) الدمشقى الحنفى، هـ و سبط العلامة ابن عابدين الفقيه الحنفى المشهور، كان له سند عال فـى الأتـ صال بجـ ده المذكور، وهو أحد من أخذ عنه سيدى محمد بن جعفر الكتانى.

وهو يروى عن جده لأمه المذكور علاء الدين عابدين عن والده محمد أمين بن عمر عابدين بما في ثبته،

ولما وقعت الفتن بين الدروز وأهل الشام والفرنسيين، نزل إلى بيروت وكانت وفاته بها سنة (١٣٤٥هـ)

٣ ـ العلامة الزاهد الورع (بدر الدين بن يوسف بن بدر الدين بن على بن شاهين البيباني) الدمشقى الشافعي، شيخ دار الحديث بدمشق، ولد بدمشق، وطلب العلم بالأزهر على الشيخ إبراهيم السقا وطبقته إلا أنه لم يستجز أحدا من علماء الأزهر إلا شيخه السقا الذي كان يسند من طريقه في إجازته لمستجيزيه.

كان علامة فقيها شافعيا، علومه التى له اليد الطولى فيها المعقولات غير أنه أشتهر بالمحدث الأكبر وليس كذلك، وسبب أشتهاره هو مجلس إملائه الذى كان يمليه عليه يوم الجمعة، تحت قبة النسر نحو أربعين سنه فاشتهر لذلك بالمحدث، وهو عن الحديث بعيد، إنما كان يستحضر لمجلس إملائه يوم الجمعة أحاديث يمليها بأسانيدها وفيها الضعيف والواهى والموضوع، وقد حضر أخى أبو الفيض مجالسه فوجده كذلك، فاستغرب لذلك جدا، وسأل شيخه سيدى محمد بن جعفر الكتانى، فقال له: سيدى بدر الدين علومه هى علوم الآلة والفقه الشافعى.

كان يخرج من منزله قبيل الفجر إلى دار الحديث فيصلى بها الصبح، ثم يدخل غرفته ويستمر يدرس بها إلى الغروب، وكان يصوم الدهر ولا يفطر إلا العيدين وكان ورعاً زاهداً كثير الذكر والصلاة على النبي الله يفتر لسانه عن ذلك، ولا يخوض في أمور الدنيا ولا أخبارها، وعمر طويلا حتى صار علماء الشام كلهم تقريباً تلامذته، وله كرامات .

ولد بدمشق سنة (١٢٦٧هـ)، وتوفى سنة (١٣٥٤هـ) رحمه الله وجعل الجنة مثواه .

٣ ـ الأستاذ الشيخ (عبد الجليل بن سليم الذرا) الدمشقى، أخذ عن سيدى محمد بن جعفر الكتانى، وعن بعض علماء الحجاز منهم السيد أحمد بن إسماعيل البرزنجى، والشيخ أبو الخير أحمد بن عثمان المكى، ومجيزنا عبد الباقى اللكنوى وآخرون.

٤- العلامة المؤرخ (محمد راغب من محمود الطباخ) الحلبى الحنفى، عالم فاضل له عناية بالتاريخ، وصنف فى ذلك كتبا منها " أعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء " وهو مطبوع .

استجزته لى ولأخى السيد أحمد، فأرسل لنا الإجازة، وهو يروى عن شيوخ كثيرين ذكرهم فى ترجمته التى كتبها فى نهاية كتابه (مختصر الأثبات الحلبية)، منهم محمد شرف الحق الهندى والسيد كامل الهبراوى، والشيخ محمد رضى الزعيم، والشيخ ظاهر الجزائرى، توفى رحمه الله فى رمضان سنة (١٣٧٠هـ).

ه - العلامة الشيخ (عطاء بن إبراهيم بن ياسين الكسم) الدمشقى الحنفى .

وهو يروى عن شيوخ كثيرين منهم عبد الله بن درويش السكرى، وحسن العدوى الحمزاوى وسليم العطار رحمهم الله جميعاً.

# سادساً: شيوخي من النساء:

أم البنين (آمنة بنت عبد الجليل بن سليم الذرا) الدمشقية، سيدة فاضلة، لها رواية واسعة، وأجازت لى باستدعاء أخبى السيد أحمد، وهي أبنة مجيزنا عبد الجليل الذرا الذكور، تروى عن السيد أحمد البرزنجي والشيخ عبد الجليل بن عبد السلام برادة، والشيخ أحمد بن عثمان الكي وغيرهم.

# ( فص**ل** ) تلامذتی

لى تلاميذ كثيرة، في مصر وغيرها من البلاد الإسلامية، منهم قضاة ومفتون وأئمة وخطباء ...

وأذكر من أعيانهم عدة، منهم أخواتي :

السيد الزمزمي، والسيد عبد الحي، والسيد عبد العزيز، والسيد الحسن، والسيد إبراهيم .

ومن غيرهم: (السيد المنتصر الكتاني)، وهو تلميذ علق.

والشيخ (على جمعه)(١) المصرى، عالم فاضل، كريم الخلق.

والشيخ (صالح الجعفرى) رحمه الله، حج أثنتين وخمسين مرة، وكان من الصالحين، له كرامات ومكاشفات .

الشيخ (محمد الحامد الحموى) رحمه الله، كان من العلماء العاملين بعلمهم، شديد الأتباع للسنة، ورعاً طاهر السريرة.

الشيخ (عبد الفتاح أبو غدة)، الأستاذ بجامعة الرياض، والمعروف بتحقيقاته القيمة.

الشيخ (محمد عوامة)، له أيضا تحقيقات قيمة .

الشيخ (محمد على مراد الحموى)، عالم فاضل.

الشيخ (عبد العزيز عيون السود) رحمه الله، كان أمين الإفتاء بحمص .

الدكتور (فاروق حمادة)، الأستاذ بكلية الشريعة بفاس، له مؤلفات وتحقيقات مهمة، وله بحوث في الحديث قيمة نسأل الله له المزيد من فضله

الشيخ (حمدى أصلان جافا الألباني)، تخرج من الأزهر، وهو مقيم بمصر، لأن بلده صارت شيوعية، وأخوه نهاه عن العودة إليها.

<sup>(</sup>١) أصبح مفتى جمهورية مصر العربية سنة ٢٠٠٣ م .

والشيخ (محمود حسن الشيخ) إمام وخطيب بالكوم الأحمر من قرى الجيـزة بمـصر، والدكتور حنفي حسنين، مدرس بالأزهر.

والشيخ (حسين البتانوني) مدرس بالأزهر .

والشيخ (عبد الوهاب عبد اللطيف)، وكيل كلية الشريعة لازمنى كثيراً وأستفاد منى، وقد وضعت أسمه على كتاب (تنزيه الشريعة)(1)، مع أنه لم يكتب فى تحقيقه كلمة بل كان يكتب ما أملى عليه فوضعت أسمه مجاملة له وللحاج على يوسف سليمان صاحب مكتبة القاهرة لأنه له فضل علينا، لأنه كان صديقا ومحبا ومستفيداً رحمه الله تعالى .

#### (ف**صل**) کنیتسی

لى عدة كنى، ذلك أنى كنيت نفسى (بأبى الفضل)، لأنها كنية ثلاثة حفاظ أحبهم، العراقي وابن حجر والسيوطي .

وكنانى أخى في إجازته لى (بأبي المجد).

وكناني القاضي عبد الحفيظ الفاسي (بأبي سالم) .

وكناني صديقي العالم الفاضل سيدى محمد الباقر الكتاني رحمه الله (بأبي السنا).

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

# ( **فصل** ) مؤلفاتی

أول ما كتبت من المؤلفات: (شرح الآجروميه)(۱)، كتبته في سن الطلب؛ وسماه أخي (تشييد المباني لتوضيح ما حوته الآجروميه من الحقائق والمعاني) غير أنه ذكر في البحر العميق، أنه كتب شرحاً للآجرومية لم يتم، وأن شرحي إكمال له، وهذا غير صحيح وإني لم آر له شرحاً على الأجرومية، ولا ذكره لي فكيف أكمل شرحا ما عرفته، ولا رأيته؟.

وفى مصر سئلت عن تقبيل اليد؟ وسمعت من يقول: إنه سجدة صغرى، فكتبت جزء (إعلام النبيل بجوار التقبيل)<sup>(۱)</sup>، طبع مرتين .

ووجدت (منهاج البيضاوى) يدرس بالأزهر، فخرجت أحاديثه في كتاب سميته (الإبتهاج بتخريج أحاديث المنهاج)(۱)

وسئلت عن التوسل ؟ فكتبت فيه جـزءاً سميته (أتحـاف الأذكيـاء بجـواز التوسـل بالأنبياء والأولياء)(١)

وفى سنة (١٩٥٣م) كثر الأنتحار بمصر فى الشباب والفتيات وبعض الرجال يلقون أنفسهم فى النيل، بسبب السقوط فى الأمتحان، أو فشل فى الحب أو الزواج، أو مشاكل عائلية، فكتبت جزءاً سميته (قمع الأشرار عن جريمة الأنتحال(١٠)، وبعثت به إلى مولانا الإمام الوالد ﷺ، فاستحسنه وقال لى: فاتك نصوص كثيرة فى الموضوع، لكن ما ذكرته مفيد

وجردت الأحاديث المرفوعة من (كتاب الشكر) لابن أبى الدنيا، فجاءت ستة وأربعين حديثاً، شرحتها وسميتها (الأربعين الغمارية في شكر النعم)(١) طبعت مع (قمع الأشرار) في جزء واحد

وأطلعت على كتاب يسمى: (القول المبين فى حكم دعاء ونداء الموتى من الأنبياء والصالحين) لواعظ أسمه الشيخ محمد مخيمر فوجدت فيه أغلاطا كثيرة، وتحريفاً فى النقول، وجرأة على الكلام فى التفسير بغير علم، فكتبت رداً سميته (الرد المحكم المتين على كتاب القول المبين) (۱) طبع بمكتبة على يوسف سليمان، ورآه المردود عليه ولم يستطع أن ينقضه، ولما رآه صديقى الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف، قال: هذا كتاب ممتلئ بالقواعد والفوائد، وهكذا

<sup>(</sup>١) الكتب المذكورةطبع مكتبة القاهرة بالأزهر .

أعجب به كل من رآه، وهذا من الكتب المهمة التي طبعت بمكتبة القاهرة ولاق رواجاً كبيراً.

وعزم الشيخ سليمان الوكيل صاحب مطبعة دار التأليف على إنشاء مشروع كتاب الشهر وطلب منى أن أسهم معه بكتب شهرية فكتبت له: (سمير الصالحين) جزءين، (وفضائل القرآن) (۱) جزءين، وكان شعبان فكتبت (حسن البيان في ليلة النصف من شعبان) (۱) ثم كتبت (غاية الأحسان في فضل رمضان) (۱) وسمعت الشيخ محمود شلتوت يلقى محاضرة في الراديو، ذكر فيها أن التداوى بالأذكار والآيات يعتبر من قبيل الدجل، فكتبت جزءاً سميته (كمال الإيمان في التداوى بالقرآن) (۱) طبع مرتين .

وبعث قادياني إلى الأزهر، يسأل: هل سينزل عيسى ؟ وما حكم من ينكر نزوله .

والقاديانيون ينكرون نزول عيسى، وغرضه بهذا السؤال أن ينتزع من الأزهر ما يرد به على المسلمين الذين يعارضون القاديانية في الهند، فحول الشيخ المراغى سؤال القادياني، على الشيخ محمود شلتوت، فكتب الجواب على وفق مراد السائل، أنكر نزول عيسى وزعم دعاوى أبطلتها في كتاب (إقامة البرهان على نزول عيسى في آخر الزمان) ((ا طبع بمكتبة القاهرة، وقدمته إليه في بيته ثم أصر على الإنكار في مقالات نشرها بمجلة الرسالة، فأردفته بكتاب (عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى المنافلة) ((ا)، طبع وقدمته إليه في بيته أيضا .

وأخبرنى صديقى (د/محمد عبد المنعم خفاجى)(" أنه رأى فى مجلة صوت أمريكا مقالا للشيخ محمود شلتوت، ذكر فيه أن الإيمان بالله واليوم الآخر ينجى صاحبه يـوم القيامـة، ولا حاجة إلى الإيمان بالنبى الله وبنى على ذلك أن أهل الكتاب ناجون يوم القيامـة فكتبـت رداً عليه جزءاً سميته (التحقيق الباهر في معنى الإيمان بالله واليوم الآخر)(".

وظهر بين أساتذة الجامعة وطلبتها مقالة أن الخمر لم يحرمها القرآن كما حرم الخنزير بقوله: ﴿ حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَةَ وَالدَّمَ وَخُمَ الْخِنْزِيرِ ﴾ (البترة:١٧٣)، وإنما قال: ﴿ فَاجْتَنِيُوهُ ﴾ (اللنة: ٩٠)، فكتبت رداً عليهم جزءاً سميته (واضح البرهان على تحريم الخمر

 <sup>(</sup>١) هذه الكتب آلت طبعها لكتبة القاهرة بالأزهر بالاتفاق مع الشيخ عبد الله، والشيخ سليمان الوكيل بعد إغلاق مطبعة دار التأليف.
 (٢) عالم من علماء الأزهر الشريف، توفى سنة (١٤٢٧هـ)، له مؤلفات كثيرة نشر بعضها بمكتبة القاهرة بالأزهر.

والحشيش في القرآن)(١)، بينت فيه دلالة القرآن على حرمة الخمر من عدة وجبوه في عدة آيات، وتعرضت لحرمة المخدرات، طبع بمكتبة القاهرة مرتين .

وكان الشيخ (محمد مخيمر) زعم فى كتابه أن حديث {حياتى خير لكم} ، لا أصل له فكتبت جزءا فى تصحيحه، سميته (نهاية الآمال فى صحة حديث عرض الأعمال)(١) طبع وأرسلته لأخى فأثنى عليه كثيراً ورأيت الألبانى ذكره فى الأحاديث الضعيفة، وأخطأ وأنحرف عن القواعد التى أستعملها فى تصحيح أحاديث توافق هواه، وهو صاحب هوى .

وطلب منى صديقى الأستاذ الفاضل الشيخ محمد عمارة أن أكتب مؤلفا فى الكرامات، فكتبت (الحجج البينات فى إثبات الكرامات)(١).

وسألنى شاب من بورسعيد أسمه طاهر محمد مخاريطة عن الأستمناء ؟ فأجبته بمقال في مجلة الإسلام، ثم كتبت جزءاً سميته (الأستقصاء لأدلة تحريم الأستمناء)(١)

وكتبت (نهاية التحرير في حديث توسل الضرير)(١).

وفى إحدى زياراتى للإسكندرية، طلب منى الشيخ مصطفى الجعفرى رحمه الله أن أكتب مزجا للصلاة المشيشة، فكتبته، وسميته (المعارف الذوقية في أذكار الطريقة الصديقية)(١) وجعلته وظيفة للصديقيين هناك وهو مطبوع.

وكتبت جزء (الأحاديث المنتقاة في فضائل رسول الله) (۱ أخترت ثلاثة وأربعين حديثا في فضائله وشرحتها، لكن وقع لى فيه خطأ كبير، ما كنت أحب أن يقع، نقلت حديثا من الخصائص الكبرى، ولم أبحث في رتبته ثقة بالسيوطي الذي زعم أنه صان ذلك الكتاب عن الأخبار الموضوعة ثم وجدته في الموضوعات منصوصاً على وضعه من السيوطي نفسه، فغضبت غضبا شديداً وكرهت من السيوطي هذا التساهل القبيح الذي يوقع من يقلده في أسوأ الأثر، وأظنه يأثم على ذلك، لا محالة، والحديث الذكور، هو الحديث السادس من الأحاديث المنتقاة فليضرب عليه من كان عنده ذلك الكتاب، وكتبت جزء (الأربعين الصديقية في مسائل عامة أجتماعية) (۱).

وطلب منى صاحب مطبعة دار التأليف أن أكتب له قصص الأنبياء، بأسلوب واضح، فكتبت (قصة آدم، وقصة إدريس، وهاروت وماروت)، ثم عرض ما منع الأستمرار فيها، وخرجت (أحاديث اللمع في الأصول)(١٠).

<sup>(</sup>١) جميع هذه الكتب التي ذكرت تم طبعها بمكتبة القاهرة بالأزهر التي لها تاريخ طويل مع مؤلفات السادة الغمارية .

# ﴿ فصل ﴾ مؤلفاتی فی السجن

أدركنى ظلم جمال عبد الناصر، كما أدرك كثيراً من العلماء فمكثت فى السجن أحد عشر عاما كاملة من (١٥ ديسمبر سنة ١٩٦٩م) فكتبت فى السجن مع التشديد والتضييق، عدة كتب هى :

(فضائل النبي في القرآن)، (النفحة الإلهية في الصلاة على خير البرية) (سمير الصالحين)، (القول المسموع في الهجر المشروع)، (جواهر البيان في تناسب سور القرآن)، (بدع التفاسير)، (تمام المنة في بيان الخصال الموجبة للجنة)، (خواطر دينية) جزأن، (الأحاديث المختارة)، (الكنز الثمين في أحاديث النبي الأمين)، وكتبت (إتحاف النبلاء بفضل الشهادة وأنواع الشهداء)، وكان يتلقى هذه الكتب منى وأنا في السجن الحاج على يوسف سليمان صاحب مكتبة القاهرة بالأزهر، وقام بطبع هذه الكتب، ولقيت إقبالا من القراء والحمد لله.

غير أن كتأب (الكنز الثمين)، است راضيا عنه، لأنى كتبته فى حال تضييق وتشديد كما سبق، وعدم وجود مراجع، فجاءت فيه أحاديث ضعيفة كثيرة، ولو وجدت فراغاً، لنقحته وهذبته، وحذفت منه ما فيه من الضعيف، وكانت مدة السجن محنة، فيها منحة بتأليف هذه الكتب، هذا ما كتبته فى مصر سوى ما علقته على بعض الكتب، وبيانه فيما يأتى :

- ١ \_ تعليق على (المقاصد الحسنة) .
- ٢ ـ تعليق على كتاب (أخلاق النبي) لأبي الشيخ ابن حيان
- ٣ ـ تعليق على كتاب (الحبائك في أخبار الملائك) للسيوطي
- ٤ ـ تعليق على (تنزيه الشريعة)، وكتبت أسم الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف
  مجاملة، مع أنه لم يكتب فيه حرفا ولا كلمة، بل كان يكتب ما أملى عليه من تعليقات.
- ه ـ تعليق على كتاب (الإرشاد) لابن عسكر في الفقه المالكي، وسميته (إرشاد السالك) وهذا التعليق راج كثيراً في أفريقيا وطبع مرات .
- ٦ ـ تعليق على (شرح الأمير لمختصر خليل)، وهذا الشرح على نمط المحلى في شرح
  جمع الجوامع

- ٧ ـ تعليق على (بداية السول في تفضيل الرسول) لعز الدين بن عبد السلام .
  - ٨ ـ تعليق على (بشارة المحبوب بتكفير الذنوب) للقابوني .
  - ٩ ـ تعليق على (رسالة ابن الصلاح في وصل البلاغات الأربعة) .
- ١٠ \_ تعليق على كتاب (النصيحة في الأدعية الصحيحة) للمقدسي لقى رواجاً وطبع
  - ١١ تعليق على (مسند أبي بكر) السيوطي .
    - ۱۲ ـ تعلیق علی (مسند عمر)، له .
    - ١٣ ـ تعليق على (مسند عثمان) له أيضا .
- 14 وطبع بمصر رسالة الحافظ ابن رجب فى (تحقيق كلمة الإخلاص)، بتعليق الشيخ محمود خليفة والشيخ أحمد الشرباصى، ووقع فى تعليقهما أوهام نبهت عليها فى رسالة سميتها (أسباب الخلاص من الأوهام الواقعة فى تحقيق كلمى الإخلاص) طبعت بمطبعة دار التأليف، ثم بمكتبة القاهرة.
- ۱۵ ـ تعلیق علی (فیض الجود علی حدیث شیبتنی هود)، للشیخ الزمزمی الکی،
  طبعة الشیخ منیر الدمشقی، ثم مکتبة القاهرة .
  - ١٦ \_ تعليق على كتاب (الباهر في حكم النبي بالباطن والظاهر) للسيوطي .
    - ١٧ \_ تعليق على كتاب (نتيجة الفكر في الجهد بالذكر) للسيوطي أيضاً .
  - ١٨ ـ تعليق على (تأييد الحقيقة العلية وتشييد الطريقة الشاذلية) للسيوطي أيضاً .
- ١٩ ـ تعليق على كتاب (الخبر الدال على وجود الأقطاب والأبدال)، للسيوطى أيضاً.
- ٢٠ ـ تعليق على كتاب (قوة الحجاج في عموم الغفرة للحجاج) للحافظ ابن حجـر،
  وكتبت أسم الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف مجاملة له أيضاً
  - ٢١ ـ تعليق على كتاب (الأستخراج لأحكام الخراج) للحافظ ابن رجب(١) .

<sup>(</sup>١) هذه الكتب من رقم ١ إلى ٢١ تطبع الآن بمكتبة القاهرة بالأزهر .

#### ونشرت كتبا أخرى لم أعلق عليها فيها:

- ١ كتاب (الإكليل في أستنباط التنزيل) للسيوطي .
- ٢ ـ وكتاب (تبيين العجب فيما ورد في رجب) للحافظ ابن حجر .
- ٣- ووضعت بعض المطابع أسمى على كتاب (الشرح الكبير) في فقه المالكية بغير علمي .
- ٤ ـ وكذا وضع أسمى على كتاب (الأذكياء) لابن الجوزى بغير علمى أيضا لضمان
  رواجه .

## ( فصل ) مؤلفاتی بالمغرب

لل رجعت من مصر سنة (١٣٨٩هـ)، كتبت مؤلفات لمناسبات أقتضت كتابتها فألفت كتاب (الزوايا في القرآن والسنة) .

وكتبت جزء (البيان المشرق لوجوب صيام المغرب برؤية المشرق)، والمغاربة لا يعملون برؤية مصر وغيرها، مع أنهم مالكية، ومذهب مالك أن ثبوت الرؤية في بلد يعم البلاد كلها إلا البعيدة جداً

قال ابن عبد البر: كالأندلس وخراسان، وإنما يتمسكون بمذهب مالك في ترك القبض، مع أنهم لم يفهموا كلام مالك كما بينته في جزء (الحجة المبينة لصحة فهم عبارة المدونة) ووجدت أخى الزمزمي، يطبع ورقة ويوزعها في آخر شعبان، يعترض فيها على الذين يصومون مع مصر، ويورد عليهم إشكالا يزعم أنه لا حل له، فكتبت جزءاً سميته (التنصل والأنفصال من فضيحة الإشكال)، فلم يعد إلى توزيع تلك الورقة وطبعته بطنجة، ووالبيان المشرق) رد عليه أيضاً، كتبته بالسجن في مصر، وأرسلته إليه، فكتب رداً عليه سماه (الرد المقلق).

ولابد أن أسجل هنا ملاحظة هامة، وهي: أن المشارقة يقبلون كلام من يرد عليهم برحابة صدر.

رددت على الشيخ محمود شلتوت، ورد على، وكنا نتقابل كأن لم يكن بيننا شئ، وكان يقول لى: العلم صلة بين أهله، والخلاف بيننا في الرأى لا يفسد الصلة.

وكان بينى وبين عبد الله القصيمى النجدى معركة حامية فى المجلات، وكنا مع ذاك نلتقى ونتجاذب أطراف الحديث، حتى أنه عرض على مرة أن أنضم إليهم وقال لى: أنت محدث ومطلع، وأنضمامك إلينا ينفعنا، فانضم وأنا أضمن لك ثلاث حاجات:

الحج على نفقة الحكومة السعودية . مرتب شهرى .

إقامة حفله في الكونتنتال تكريماً لك، يبدعي لها العلماء والأعيان، فرفضت هذا العرض .

وكان بيني وبين الشيخ سيد على الطوبجي معركة دامت أكثر من سنه وبعدها تعرف

على وسلم على بحرارة كما سبق، وهكذا كان الحال في مصر يختلف العلماء والأدباء والكتاب، وتشتد لهجة الرد أحياناً، ولا يحتصل بينهم تقاطع ولا عداء، ومن الأمثال الشائعة عندهم: (أختلاف الرأى لا يفسد للود قضية).

فلما رجعت إلى المغرب وجدت الأمر يختلف تمام الأختلاف، إذا رددت على شخص أعتبرك عدوه، وقذفك بسيل من الشتائم، وقاطعك وحقد عليك، لأن المغاربة عندهم نقص في التفكير، ولهذا يعتقد الواحد منهم ولو بلغ في العلم أو الأدب درجة كبرى أن من يرد عليه، فقد أسقط منزلته وسجل عليه الجهل، ولا يخطر بباله أن الأنسان عرضة للخطأ، وأن مخالفة غيره لرأيه لا تسقط منزلته، ولا تثبت له جهلا.

فالعالم أو الأديب إذا أخطأ في مسألة أو مسائل، لا ينقص ذلك من قدره ونحن نجد كثيراً من الأئمة أخطأوا ورتبتهم محفوظة، ومقامهم عظيم لكن هذا كله غير معروف في المغرب وغير معمول به

لما كنا بمصر كتب أخى الزمزمى رسالة فى (تحريم حلق اللحية)، وكان يعرض على ما يكتبه منها، فأصحح له بعض العبارات، وحين أتمها سميتها له (تنبيه أولى البصائر على أن حلق اللحية من الكبائر).

وكنت أفهم إذ ذاك أن كل محرم كبيرة، ولا أعرف الفرق بين الصغيرة والكبيرة ثم تمكنت في علم الأصول، ومعرفة القواعد، فعلمت الفرق بينهما بأن مجرد التحريم لشئ، يقتضى أنه معصية صغيرة وإذا أقترن التحريم بحد أو وعيد كانت المعصية كبيرة وأدركت غلطى في تسمية تلك الرسالة، لأن اللحية ثبت الأمر بإعفائها ولم يثبت في حلقها وعيد فيكون صغيرة.

ولما رجعت إلى المغرب وجدت أخى مصراً على أن حلق اللحية كبيرة وزاد على ذلك تقليداً للألباني أن فيه تشبها بالنساء، وتغييراً لخلق الله .

وقرأت فى مجلة الكلمة، سؤالا موجها للعلماء، فى هذا الوضوع، بسبب بلبلة أحدثتها رسالة أخى فى جى بالدار البيضاء، فكتبت جوابا فى المجلة، بينت فيه أن الحلق صغيرة، وأنه ليس فيه تشبه بالنساء ولا تغيير لخلق الله.

فغضب وطبع رسالة سماها (كشف الحجاب عن المتهور الكذاب)، يقصدني أفحش فيها وأقدع، وناقضني فيما ذكرته من علامة الكبيرة بأن الأمن من مكر الله كبيرة، وليس

فيه وعيد، فكتبت جزءاً سميته (تنوير البصيرة ببيان علامات الكبيرة) ذكرت فيه ٤٤ علامة للكبيرة

ووجدت في طنجة جماعة يقلدون ابن حزم، في آرائه الشاذة، ومنها قصر المسافر الصلاة ولو صلى خلف مقيم، وسألنى الطلبة أن أكتب في هذا الموضوع بحثا، فكتبت جزءا سميته (الرأى القويم في وجوب إتمام المسافر خلف المقيم) فرد عليه الزمزمي ردا سفيها كعادته.

وكان شخص آخر من مقلدة ابن حزم، كتب رسالة يؤيد فيها هذا الرأى الشاذ ايضا، ووجدته أخطأ فيها، فنبهت على خطأه فى الرأى القويم ولم أسمه، فغضب أيضا، ومنع أصحابه الذين يحضرون دروسى، من الحضور على، فامتنعوا مكرهين، وبعد شهرين أو أكثر جاء يعتذر عما مضى منه.

ثم كتبت جزء (الصبح السافر في تحرير صلاة المسافر)، طبع مرتين، وفي الطبعة الأخيرة زيادات مهمة منها تحديد مسافة السفر الذي يجوز فيه القصر، لأن مقلدة ابن حرم يقصرون في مسافة قريبة مثل مطار طنجة وبعض قرى الفحص التي هي من الضواحي، مع أن قول النبي الله إلى السفر قطعة من العذاب يرد عليهم ، رواه مالك والشيخان، وبقيته: {يمنع أحدكم نومه وطعامه وشرابه فإذا قضى أحدكم مهمته فليعجل إلى أهله }.

وإذا جاء السفر مطلقاً في القرآن كما قال ابن حزم، فهذا الحديث قيده بكونه قطعة من العذاب، قال فيه إما للعهد أى السفر المذكور في القرآن، أما للعموم أى كل سفر، وعلى كلا الأحتمالين، فالحديث مبين للسفر الذي يجوز فيه القصر والفطر، وبيان رسول الله على مقدم على غيره، ويؤخذ منه أن السفر الذي لا يكون قطعة من العذاب أو مظنة لذلك، لا يصح الترخص فيه برخص السفر.

ومن اللطائف: أن إمام الحرمين لما جلس مكان أبيه سئل: لِمَ كان السفر قطعة من العذاب ؟ قال ـ على الفور: لأن فيه فراق الأحباب، وهذا أهم ما فيه من العذاب .

وقد ذهبنا مرة إلى سيدى قاسم وهو أبعد من المطار، على البهائم، ومنا من مشى على رجليه، وكان المطر شديداً فوصلنا مبتلين، تقطر ثيابنا ماء، وأوقدنا النار استدفأنا بها، وأيبسنا عليها الثياب، وكانت فسحة جميلة، رجعنا منها آخر النهار إلى بيوتنا، لم نشعر بعذاب، ولا فارقنا الأحباب، ولا منع منا طعام ولا شراب، لكن مقلدة أبن حزم، لا يدركون

الحكم التى شرع الترخيص لأجلها فى السفر الذى عينه الشارع، وإنما همهم ترديد كلام أبن حزم والجمود عليه .

وبعث إلى أحد القضاة، يسألني أن أحرر له بحثا في الناتحة هل تجب على المأموم؟ فكتبت جزءا سميته (الأدلة الراجحة على فرضية قراءة الفاتحة) طبع بالإسكندرية .

وسمعت من يزعم أن التصوف مأخوذ من عباد النصارى وغيرهم، فكتبت جزءاً سميته (الإعلام بأن التصوف من شريعة الإسلام) طبع بالإسكندرية ومكتبة القاهرة أيضاً، وكتبت جزءاً سميته (إعلام النبيه بسبب براءة إبراهيم من أبيه) طبع بالرباط.

وقد تجرأ عامل طنجة وكان قبيحاً، فحبسنا أسبوعين لأننا أفطرنا مع مصر قبل الغرب، فلامه الناس على هذا العمل الذى لا مسوغ له، إلا الزمزمي فإنه أعلن سروره بحبسنا في خطبة الجمعة، وقال عنا: إننا عاصون فتانون آثمون وبعث بتسجيل خطبته إلى العامل، تأييدا له، ولم يمر أكثر من شهرين حتى حبس أكبر أولاده بالدار البيضاء، فسافر ليطمئن عليه، فلم يعرف أين هو ؟ ومكث مدة كالمجنون يتردد بين الرباط والبيضاء، ولم يصل إلى شئ، حتى سخر الله له من أخذ بيده، وأوصله إلى ولده الذي مكث في السجن شهرين، وفي هذا عبرة بالغة، لكنه لا يعتبر، قلبه كالحجارة أو أشد قسوة.

أما العامل فقد أوقعه الله فى شر أعماله، نكب نكبة كبيرة، وعزل من عمله ومن كل وظيفة، وهو الآن فى حكم الموتى، وإن الله يمهل ولا يهمل، وفى الحديث الصحيح: {إن الله تعالى ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يغلته } رواه الشيخان.

ووصلنى بالسجن فى مصر، ثلاثة أجزاء من (التمهيد)، قرأتها فوجدت فيها أخطاء علمية كثيرة، جمعتها وبعثت بها إلى أخى (السيد إبراهيم)، فسلمها إلى الأستاذ عبد الرحمن الدكالى المشرف على طبع التمهيد، لينبه عليها فلم يفعل، ولما رجعت إلى المغرب، وسافرت إلى (سلا) لزيارة بعض الإخوان، والتقيت بصديقنا العزيز العلامة سيدى عبد الرحمن الكتانى رحمه الله، جرى بيننا الحديث فى مسائل علمية، فأعلمته بقصة الأخطاء، فقال لى أنشرها فى مجلة دعوة الحق فدفعتها إلى إدارة المجلة، ومضت مدة فلم تنشر، وسألت فقيل لى منع نشرها وزير الأوقاف المكى الناصرى، فعملت لها خطبة، وسميتها (تنبيه الباحث المستفيد إلى ما فى الأجزاء المطبوعة من التمهيد)، وطبعتها وبعثت بها إلى الديوان الملكى ووزير الأوقاف والأستاذ علال الفاسى، ورأتها اللجنة التى حققت الأجزاء المعلون اللكى ووزير الأوقاف والأستاذ علال الفاسى، ورأتها اللجنة التى حققت الأجزاء

فغضبت وتكلمت كثيرا، حتى قال لهم بعض الأفاضل: لم هذا الكلام الكثير؟ أن كان مخطئا فردوا عليه

فلم يفعلوا ورأيت أهل طنجة، إذا أكلوا يقولون: اللهم أد عنا شكر النعم، فكتبت جزء أسميته (كيف تشكر النعمة؟) بينت فيه أن هذا الدعاء لا يجوز.

#### وكتبت المؤلفات الآتية (١):

- ١- رفع الإشكال عن مسألة المحال.
- ۲ـ القول السدید فی حکم أجتماع الجمعة والعید، رد علی الشوکانی أمنیة التمنی
  فی تحریم التبنی، جواب عن سؤال .
  - ٣ التنصيص على أن الحلق ليس بتنميص جواب عن سؤال من بلجيكا
    - ٤- ذوق الحلاوة في بيان أمتناع نسخ التلاوة .
      - ٥- الحجة المبينة لصحة فهم عبارة المدونة .
      - ٦- إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة .
        - ٧ الإحسان في تعقب الإتقان .
    - ٨- التوقى والأستنزاه عن خطأ البناني في معنى الإله.
      - ٩\_ حسن التفهم والدرك لمسألة الترك .
        - ١٠ الهدى النتظر.
      - ١١ـ حسن التلطف في بيان وجوب التصوف .
        - ١٢ القول الجزل فيما لا يعذر فيه بالجهل .
    - ١٣ إعلام الراكع الساجد بمعنى أتخاذ القبور مساجد
      - 14\_ أستمداد العون لإثبات كفر فرعون .
      - ١٥ فتح الغنى الماجد بحجية خبر الواحد .

<sup>(</sup>١) قامت بطبعها مكتبة القاهرة بالأزهر وبعضها جارى طبعها .

١٦ قصة داود الطَّيْلان .

١٧ ـ إرشاد الأنام إلى ما يتلى من الآيات والصلوات في الأيام .

١٨ ـ توجيه العناية لتعريف علم الحديث رواية ودراية .

19\_ منحة الرؤف المعطى ببيان ضعف وقوف الشيخ الهبطى .

٢٠ أجوبة هامة في الطب، عن أسئلة طلبة طب الأسكندرية، طبع مع كتاب كمال
 الإيمان .

٢١\_ تعليق على : إعلام الأريب بحدوث بدعة المحاريب، للسيوطي .

## ( فصل ) تآلیف لم تکمل

- ١ ـ تفسير القرآن الكريم بالأحاديث المرفوعة الثابتة وصلت فيه إلى سورة هود،
  - ٢ \_ الأحاديث الشاذة التي يصير الحديث الصحيح به ضعيفاً .
  - ٣ \_ إرشاد الأنام إلى ما يتلى من الصلوات والأدعية في الأيام .
- ٤ كنت بدأت أسماء الرجال الذين يقول عنهم الحافظ الهيثمى فى مجمع الزوائد لم
  أعرفه أو لم أجد له ترجمة .

### ( فصل ) مؤلفات ضاعت

كتبت في السجن الجزء الثاني من (خواطر دينية) .

وكتاب (أولياء وكرامات)، أبطلت فيه كثيراً من الكرامات المكذوبة وغير العقولة، مثل ما يقال: أن يد النبي ﷺ خرجت من القبر الشريف للرفاعي فقبلها والناس ينظرون

وكتاب (أفضل مقول في مناقب أفضل رسول) .

بعثت بهذه الكتب وغيرها إلى الحاج على يوسف سليمان صاحب (مكتبة القاهرة)(١) ليقوم بطبعها، فأمهل، ثم مرض مرضاً أنساه أشياء كثيرة، ولما سألناه عنها لم يتذكر أين وضعها؟ وكلفنا ابنه أن يبحث عنها في مخزن الكتب فلم يجدها، والأمر لله .

<sup>(</sup>۱) استدراج : تنبه القارئ المزيز أن الشيخ عبد الله قد سلم هذه الكتب لوالدنا رحمه الله تعالى والذي أقمده المرض بعدها مباشرة فلم يسهل عليه تذكر مكانها وقد جامنا الشيخ عبد الله ليحثننا على البحث عن هذه الكتب وبالفعل قمنا بالبحث عنها كثيراً في المكتبة والمخازن وفي أوراق الوالد فلم نجدها وأعلمناه بذلك وأعلمناه أيضاً بأنه سوف يتم نقل المخزن الذي فيه بعض الأوراق المخاصة بالوالد والمخطوطات وذلك لتصدع المبنى بالكامل وإنهيار جزء منه وفي أثناء نقل المخزن توفى إلى رحمة الله الشيخ عبد الله الغماري وبعد ذلك وجدنا هذه المخطوطات فقمنا بطبعها على الفور إستجابة لرغيته والحمد الله قا عامت الكرمن مرة، ويرحم الله الجميع .

### ( فصل ) مؤلفات لم أسبق إليها

قال المقرى في (أزهار الرياض): رأيت بخط بعض الأكابر ما نصه:

المقصود من التأليف سبعة: شئ لم يسبق إليه فيؤلف، أو شئ ألف ناقصاً فيكمل، أو خطأ فيصحح، أو مشكل فيشرح، أو مطول فيختصر، أو مفترق فيجمع أو منثور فيرتب أهـ ومما لم أسبق إليه بفضل الله، الكتب ألاتية:

(أمنية المتمنى في تحريم التبني)، لأنه شاع في المغرب خصوصاً طنجة تبنى الأطفال الذين يؤخذون من ملجأ أو مستشفى ومع ذلك لم ينبه عليه أحد حتى سئلت عنه فكتبت هذا الجزء، ثم وصلتنى رسالة في الموضوع أيضاً لصديقنا السيد محمد حسين الجللي، فوجدته يوافقني في التحريم.

(بدع التفاسير)، أنشأت به علماً لم يسبقنى إليه أحد، وهو علم يعرف به التفاسير المبتدعة وهو علم مهم من علوم القرآن

(تمام المنة ببيان الخصا الموجبة للجنة)، ثبت في صحيح البخارى عن ابن عمرو، عن النبي النبي النبي المناز الإيعون خصلة أعلاهن منيحة العنز لا يعمل عبد بخصلة منها رجاء ثوابها وتصديق موعودها إلا أدخله الله تعالى الجنة )، لم أجد أحداً من شراح الصحيح بينها باستيفاء، وغاية ما ذكروا منها خمس عشرة خصلة، فبينتها في هذا الجزء وضممت إليها ما في معناها .

(التوقى والأستنزاه عن خطأ البناني في معنى الإله)، وهو في الحقيقة رد على أهل المنطق جميعاً، وإنما خصصت البناني، لأني كنت أدرس شرحه على السلم بزاويتنا الصديقية، وخطؤه أنه مثل بالإله الكلى الذي وجد منه في فرد، وأمتنع غيره، وبينت في هذا الجزء أن الإله علم خاص بالله، وليس بكلى.

(نوق الحلاوة ببيان أمتناع نسخ التلاوة)، بينت فيه خطأ الأصوليين الذين جوزوا نسخ تلاوة آيات من القرآن .

 روفع الإشكال عن مسألة المحال)، شرحت فيه مسألة تعلق القدرة بالمحال، بطريقة لم أسبق إليها والحمد لله .

(إعلام الراكع الساجد بمعنى أتخاذ القبور مساجد)، تكلمت فيه على حديث لعن الله اليهود أتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، وأوردت عليه إشكالا ما سبقنى إليه أحد

(كيف تشكر النعم)، لم أسبق إلى ذلك .

ومعظم مؤلفاتي، لا تخلو من بحوث فيها، أبتكرتها بما علمنيه الله وألهمني إياه .

ففى (الرد المحكم المتين)، بينت أن ترك الشئ لا يدل على منعه، ولا كراهته ثم بعد مدة وجدته في سنن المهتدين للمواق، منقولا عن أبي سعيد بن لب

وفى (فضائل النبى فى القرآن)، أشياء أبتكرتها منها الجواب عن الإشكال على التشبيه فى الصلاة الإبراهيمية، حتى إن بعض معاصرى العارف بالله الشعرائي رعم أن ذلك التشبيه، يقتضى أفضلية إبراهيم، وهو خطأ

وفى (واضح البرهان)، بينت أن دلالة الأقتران نوعان، نوع ليس بحجة ونوع هو حجة باتفاق .

وفى كتاب (الإحسان فى تعقيب الاتقان)، نبهت على أغلاط وقعت فى الإتقان، بعضها قبيح ولم ينبه عليها غيرى .

وفي (الصبح السافر)، نبهت على أشياء لم أسبق إليها .

وكتاب (جواهر البيان)، مع أنى كتبته فى السجن، ولم يكن لدى مراجع وقد وقع موقع القبول من أهل العلم والحمد لله .

فقد ذكره الدكتور محمد أحمد يوسف القاسم في كتابه: (الإعجاز البياني في ترتيب آيات القرآن الكريم وسوره)، ونقل نماذج منه، مثنيا عليها

ثم قال: وبعد فإن هذا الكتاب قد خدم القرآن كثيراً، وخرج إلينا في أحسن صورة، خاصة وأن هذا النوع من المناسبات عسير المنال، اللهم إلا عند الخواص، وكم من الناس يتيسر له هذا؟ فجزاه الله عن المسلمين خيراً.

وقال أيضاً: فإنه قد جمع القديم وصاغه في أسلوب يناسب العصر الحاضر فوق ما فيه من إبتكارات ستظهر بحول الله في عرض الأمثلة ١٧٣ ـ ١٧٧ من كتاب الإعجاز البياني، طبع بمكتبة القاهرة سنة (١٣٩٩هـ .. ١٩٧٩م)، ولا زال مطلوبا، وهذا حال أغلب مؤلفاتي والحمد لله

وكتاب (الرد المحكم المتين)، صوبت فيه خطأ الشيخ محمد مخيمر ومن على شاكلته، وقد وقع عليه الطلب وطبع عدة مرات بمكتبة القاهرة، ولايزال مطلوباً.

أما (الحاوى فى فتاوى الغمارى) فقد جمع فيه تلميذى الفاضل الحاج (إبراهيم أحمد شحاته)، ما كتبه من الفتاوى بمجلة الشرق العربى، وضم إليها تلميذى الفاضل الأستاذ (محمود سعيد) ما أفتيت به فى مجلة الإسلام، ولى فتاوى أخرى ستطبع بحول الله تعالى .

والكتابة تتعبنى كثيراً، ولا أجد من يساعدنى فيها، ولولا ذلك، لكتبت أضعاف ما كتبته من المؤلفات والحمد لله على فضله وإحسانه .(١)

<sup>(</sup>١) جميع هذه الكتب التي ذكرها الشيخ عبد الله تم طبعها بمكتبة القاهرة بالأزهر ولها رواج كبير كما ذكره .

### فصل ) فى ذكر بعض ما حررته من الفوائد ومنها ما لم أسبق إليها

منها: أنى فرقت بين دلالة الأقتران، التى أشتهر بين العلماء أنها ليست بحجة، وجعلتها نوعين:

نوع: ليس بحجة باتفاق وهو أن تقترن أفعال متعاطفه بـ (أو) تكون داخله تحت أمر عام أو بـ (الواو) أيضا مثل خمس من الفطرة الحديث

فلا يدل ذكر الختان فيها على أن غيره واجب كالختان، ولا يدل ذكر السواك فيها على أنه واجب مثل الختان، فهذه الدلالة ضعيفة باتفاق

النوع الآخر: أن يقترن أمران في نهى، نحو (نهى عن كل مسكر مفتر)، فهذه الدلالة حجة في تحريم المغتر مثل الخمر لأنهما أندرجا تحت نهى يخصهما.

وانظر توضيح هذه الفائدة في آخر كتابي (واضح البرهان) طبع مكتبة القاهرة .

ومنها: أننى بينت ما ينسخ من الأحكام وما لاينسخ منها .

فقلت: الذى ينسخ من الأحكام هو الواجب والحرام والمباح، وأن المندوب لا ينسخ ورددت على بعض المالكية الذى زعم أن الركعتين بعد آذان المغرب وقبل الصلاة كانت مشروعة ثم نسخت فبينت أن هذا القول غلط لأنه فضيلة والفضائل لا تنسخ، والمكروه أيضا لا ينسخ، لأنه تابع المندوب.

ومنها: أننى ذكرت أن الشئ قد يحرم ويباح مرتين، وأكثر مثل نكاح المتعة، قد نسخ تحريمه مرتين أو ثلاثة ثم نسخت أباحته إلى الأبد .

أما الواجب: فإنه إذا نسخ لا يعود واجبا أبدا، وهذا لم يقله أحد قبلي .

وهاتان الفائدتان مذكورتان في كتابي: (الصبح السافر في تحرير صلاة المسافر) طبع مكتبة القاهرة.

ومنها: أن أبن حزم أكثر في كتابه (المحلى) من إلزام خصومه بالقياس، مع أنه لا يقول به، وتبعه مقلدوه في المغرب.

فقررت أن المعلوم عند علماء الجدل أن العالم لا يلزم خصمه فى المناظرة إلا بما يعتقده ويذهب إليه، ولا يجوز أن يلزمه بما لا يذهب إليه لأن الغرض من المناظرة عند علماء الجدل الوصول إلى الحق من أحد الطرفين، ليس الغرض الإلزام للمخاصم فقط.

وهذه الفائدة نبهت عليها في (الرأى القويم) .

ومنها: أننى نبهت على أن نسخ التلاوة الذى أجمع عليه الأصوليون ليس بجائز، بل هو مستحيل عقلا، وكتبت فيه رسالة (ذوق الحلاوة) وهي مطبوعة بمكتبة القاهرة.

وقد خالفنى فى رأيى هذا بعض العلماء تقليداً لما عرف عند الأصوليين وإنى مستعد لوافقتهم بشروط:

١ - أن يثبتوا أن تلك الآيات ثبتت قرآئتها بالتواتر وهذا غير موجود قطعاً .

٢ ـ أن يبينوا الحكمة من نسخ التلاوة بعد وجودها في القرآن .

٣ ـ أن يجيبوا عن قول الله تعالى: ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ (الأنعام: ١١٥) .

وأجبت عن بعض الأسئلة الحديثية بما يأتي :

وزيادات عبد الله بن أحمد في المسند ننسبها له لأنه يرويها عن غير أبيه، وكذلك روايات القطيعي، ولم يكن ابن تيمية بفضل المسند على الصحيحين من جهة الصحة، ولكن من جهة الجمع والكثرة مع أعترافه بأن في المسند أحاديث ضعيفه.

والعلامة قاسم بن قطلوبغا لم يبلغ درجة الحافظ، وأن كان محدثاً ناقداً وليس كل

ما تفرد به حماد بن شاكر يعزى إلى البخارى مقيداً برواية حماد بن شاكر لا مطلقا.

مسند أحمد كتاب عظيم، وفيه أحاديث ضعيفة رواها أحمد نفسه وسبب ذلك فيه أنه روى عن رجال يرى توثيقهم، وضعفهم الجمهور، أو أنه كان يرى العمل بالضعيف إذا لم يجد غيره، ويراه خيراً من رأى الرجال، وهذا رأى تلميذه أبى داود أيضاً.

والنبى ﷺ حين سئل عن صوم يوم الأثنين قال: {ذاك يوم ولدت فيه}، فلمح إلى الأحتفال به لكونه ولد فيه .

وصام يوم عاشورا، وأمر بصيامه أحتفالا بنجاة موسى، والله تعالى شرح لنا العقيقة فرحا بوجود الولد

أنفرح بوجود ولد ونذبح عنه ولا نفرح بوجود النبي ﷺ ؟!! .

وعدم الأحتفال به في عهد السلف، لا يدل على منعه، وإنما يدل على جواز تركه، وهذه قاعدة أصولية لا يعرفها كثير من الناس، وهي داخلة في العبادات أيضا، ودليلها عدة أحاديث مذكورة في كتابي (إتقان الصنعة) طبع مكتبة القاهرة، والذي سألك لم يتنبه لها، لأنه متشبع بفكرة كل ما لم يحدث في عهد السلف فهو بدعة لا تجوز.

ولو جرد نفسه من هذه الفكرة لإنتفع بقراءة (إتقان الصنعة)، وإستفاد منه ولكن التقليد يمنع من ذلك .

وقول العلامة المقرى التلمساني: والأحاديث المسندة في الشفا جميعها ستون صحيح. وحول إنكار العمل بالضعيف في الفضائل أجبت:

وإنكار العمل بالضعيف في الفضائل سبق إليه أبن العربي المعافري وقلده القنوجي في (نزل الأبرار)، ثم جاء الألباني في مؤخرة القطار يردد الصدى ولم يعلم أن أحد الحفاظ الكبار ولعله ابن الملقن ألف كتابا أسمه (المعيار)، ذكر فيه الأحاديث الضعيفة التي عمل الأئمة الأربعة بها في الأحكام مجتمعين أو منفردين ورتبه على الأبواب الفقهية، وأن المحدثين الذين أتفقوا على العمل بالحديث الضعيف في الفضائل أتبعوا الشارع فيما فعل، فإن الشارع تسامح في الفضائل مالم يتسامح في الفرائض.

خذ مثلا: صلاة النفل تصح من قعود مع القدرة على القيام وتصح ركعة منها بالقعود وركعة بالقيام، ولا يصح ذلك في الفرض أبتداءا وكان النبي رضي في سفره لا يصلى الفريضة الا على الأرض فإذا ركب الراحة وجهها إلى القبلة ثم كبر لصلاة النافلة، وتركها تمشى حيث شاءت لا يردها إلى القبلة.

وصوم التطوع يصح بنية من النهار مالم يطعم، ومن أصبح صائما ثم ظهر له أن يفطر فلا أثم عليه .

والمقرر عند القراء كما قال ابن الجزرى: أن القراءة التي يصح أعتمادها والقراءة بها لها شروط ثلاثة :

- **١ ـ أن** يصح سندها .
- ٢ ـ أن تصح بوجه من الوجوه في النحو .
  - ٣ ـ أن توافق رسم المصحف الإمام .

فإذا أختل شرط من هذه الشروط كانت القراءة شاذة لا تجوز، وقرِاءة تـرك البسملة مخالفة لرسم المصحف الإمام الذى فيـه البسملة مكتوبـة فـى كـل سـورة عـدا التوبـة فـترك قراءتها شذوذ غير مقبول .

وسئلت عن قول ابن تيمية وابن القيم: إن الحسن عند الترمذى ضعيف عنـد أحمـد فقلت:

ليس ذلك بقاعدة منصوص عليها في الصطلح، وإنها أخذاد من أن المتقدمين قسموا الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف فاستنبطا من هذا أن الحسن عند الترمذي ضعيف عند أحمد .

#### وهذا خطأ من وجهين :

- ١ ـ أن الحسن جاء في كلام على بن المديني وأحمد نفسه وبعض القدماء .
  - ٢ ـ أن الترمذي حسن أحاديث في صحيح مسلم أو البخاري .

وأيضاً فإن تعريف الحسن عند الترمذى يخالف تعريف الضعيف عند الجمهور، نعم قد يكون حديث حسن عند الترمذى ضعيفا عند أحمد، لكن ليس دائماً ولا مطرداً.

#### وسئلت لماذا لم يرو البخاري للشافعي ؟ فأجبت بالآتي:

لسببين غير علو السند:

أن الشافعي كثيراً ما يقول: أخبرنا الثقة أو أخبرني من لا أتهم .

أن الرجال الذين روى لهم الشافعي فيهم ضعفاء ومجاهيل، والشافعي نفسه ينبه على بعضهم .

وسبب ثالث: وهو أن الشافعي لم يكن واسع الرواية والأحاديث التي رواها صحيحة قليلة، معظمها ليس على شرط البخارى، والذى منها على شرطه، هي عند البخارى بطريق أعلى .

وقد نقل البخارى عن الشافعى مرتين فى صحيحه، مرة فى كتاب الزكاة تحت عنوان باب فى الركاز الخمس، ومرة فى كتاب البيوع تحت عنوان باب تفسير العرايا.

#### وسئلت عن تسوية بعضهم بين الوطأ والصحيحين؟

فقلت: الأحاديث الموصولة في الموطأ ليست كلها على شرط البخاري، منها حديث البحر هو الطهور ماؤه الحل ميتته .

ومنها لفظ الإله .

اتفق المناطقة على أنه كلى، وجد منه فرد واحد وهو الله تعالى، وأستحال وجود غيره فبينت أن هذا خطأ وأن الإله علم خاص بالله تعالى وأن الكلية تدخلت فيه من معناه المجازى لأن العرب أستعمله مجازاً في ألهتهم .

وظن المناطقة غلطا أنه كلى فأخطأوا، ونظير هذا أن حاتما علم على شخص معين ثم أستعمل في كل كريم مجازاً، فليس جعله في الكل مجازاً يجعل العلم الخاص كلياً.

وبينت ذلك في رسالتي (التوقي والأستنزاه عن خطأ البناني في معنى الإله).

ومنها أنه شاع فى كتب الأصول والبلاغة والمنطق أن الخبر ما احتمل الصدق والكذب لذاته وقد يكون صادقا كخبر الله ورسوله، وقد يكون كاذبا كقولنا الواحد نصف العشرة لكنه نظرا لذاته بصرف النظر عن كونه قرآنا أو غير قرآن يحتمل الصدق والكذب لذاته

ورأيت القرافي عرف الخبر بهذا التعريف وأعتراضه العلامة ابن الشاط بأن خبر الله ورسوله لا يجوز أن يحتمل الكذب وأختار أن تعريفه بقوله: الخبر ما أفاد الصدق أو الكذب

فالخبر الصادق كخبر الله ورسوله لا يحتمل الكذب.

وخبر الكاذب كخبر مسيلمة لا يحتمل الصدق أبداً .

وقد وجدت هذا التعريف صحيحاً وبينته في آخر (ذوق الحلاوة) بما زاده توضيحا .

ومنها: (حل إشكال التشبيه الواقع في الصلاة الإبراهيمية) التي تقال في التشهد في الصلاة فقد عمى جله على كثير من الناس، حتى زعم بعضهم أن هذا التشبيه يفيد أفضلية إبراهيم على النبي على وهو غلط واضح.

وهذا الإشكال سهل وهو أن التشبيه في علم البيان يأتي لأحد معنيين:

١ - إلحاق فاضل بأفضل نحو (أبو يوسف كأبي حنيفة)، أو (زيد كالبدر) .

لحاق متأخر بمتقدم من غير نظر إلى ما بينهما من فوارق مثل قول الله تعالى : ﴿ وَعَدَ الله اللَّذِينَ اَمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ (النور: ٥٥)، فالاية ألحقت أستخلاف المسلمين باستخلاف اليهود .

مع أن أستخلاف المسلمين أعم وأكثر من أستخلاف اليهود .

فكذلك الصلاة الإبراهيمية شبهت فيها الصلاة على النبى باعتباره متأخرا بالصلاة على البراهيم المتقدم من غير نظر إلى ما بينهما من المزايا والفضائل.

واستدركت على الحفاظ صحابيا اسمه الحارث بن سعيد لم يذكره الحافظ ولا أبن عبد البر ولا أبن الأثير وحديثه في المستدرك

كما استدركت على الحافظ أبن حجر صحابيا من الجن لم يذكره في الإصابة .

ومنها: أن قراءة ورش التى يقرأ بها أهل المغرب فيها روايتان: رواية بقراءة البسملة في كل سورة، ورواية بترك قراءتها

والحافظ السيوطى ذكر في الإتقان أن كلتا الروايتين متواترتين، قراءة البسملة وتركها. وهذا خطأ لأنه لا يجوز أن يتواتر الشئ وضده.

والصواب الذى ذهبت إليه ولم أره لأحد غيرى أن قراءة ترك البسملة شاذة لأنها تخالف رسم المصحف الإمام.

ومنها: أننى أصنف الآن ـ بحول الله تعالى ـ جـزَّاً فـى الأحاديث الشاذة التـى لا يعمل بها، وبيان سبب ذلك

قال الحافظ عند الكلام على الحديث الشاذ: هذا أدق من العلل بكثير، فلا يتمكن من الحكم به إلا من مارس الفن، غاية المارسة، وكان في الذروة من الفهم الثاقب ورسوخ القدم في الصناعة.

وعقب عليه السيوطي في التدريب فقال: ولعسره لم يفرده أحد بالتصنيف.

### ( فصل ) في ثناء العلماء على

منهم والدى الإمام القدوة رحمه الله ورضى عنه، أثنى على كثيراً كما سبق، وسأله بعض الإخوان عنى فقال: هو تحفة، ومنهم أخى أبو الفيض، أثنى على كثيراً، في مناسبات مختلفة، وفي إجازته لى

ومنهم شيخي العلامة المحقق الشيخ (عباس بناني)، كان يثني على ويقدرني، وقال مرة عنى لشيخ الجماعة مولاي عبد الله الفضيلي: ليس عندك في القرويين مثله.

ومنهم العلامة الشيخ (سلامة العزامي) رحمه الله، كان يثني على في غيبتي وإذا التقينا، ونقل عنى في كتاب (فرقان القرآن) الذي قدم به لكتاب (الأسماء والصفات) وقي كتاب (البراهين الساطعة).

ومنهم العلامة الشيخ (محمد زاهد الكوثرى)، كأن يثنى على، وقرط كتابي (إقامة البرهان)، في مقالة بمجلة الإسلام، قبل أن يراه لوثوقه بعلمي.

وأخبرنى أن علماء الهند، طلبوا الإذن بترجمة (إقامة البرهان) إلى اللغة الأردية، لغة الهند، وأنه أذن لهم نيابة عنى، وقد ترجم وطبع.

ومنهم الشيخ (محمود شويل) إمام المسجد النبوى، كتب إلى يقول:

كنت أظن أن الحديث أنقرض في مصر بعد الشيخ رشيد رضا، والشيخ أحمد شاكر فلما تتبعت مقالاتك بمجلة الإسلام، علمت أن الحديث لم ينقرض فأنت ثالث الشيخين في نظرى.

ومنهم العلامة الشيخ (محمد إسماعيل عبد رب النبي)، كان يقول عنى: نابغة

ومنهم العلامة الشيخ (يس الشيشيني) إمام وخطيب مسجد الإسماعيلي بالقاهرة، رغب أن يقرظ كتاب (الحجج البينات)، فقرظه وأنشأ قصيدة، مدحني فيها كثيرا.

وما طلبت من أحد أن يقرظ لى مؤلفا من مؤلفاتى، حتى إنى لما كتبت (نهاية الآمال)، وبعثته مطبوعا إلى أخى أبى الفيض، وأثنى عليه، عتب على إذ لم أبعثه إليه قبل طبعه ليقرظه.

ومنهم الشيخ (محمد الحافظ التجاني)، كان يثنى على كثيراً، ويلقبنى: (كنز السنة)، رحمه الله وهو لم يتخرج من الأزهر، لكنه كان ذكيا نبيهاً وأشتغل بالحديث حين تعرف بنا، وله بحوث طيبة، ولم يكن متطرفا على عادة التجانيين، وكان واسع الصدرحليما لا يغضب أبداً، وهذا خلق ما رأيته في غيره.

ومنهم العلامة الشيخ (عبد الغني عوض)، كان يثني على، ويصفني بالتحقيق.

ومنهم الشيخ (محمد حسين الذهبي) رحمه الله، أثنى على عند أخى السيد إبراهيم وقال: إننى ساعدت في كتاب (التفسير والمفسرون) من الناحية الحديثية

وكان الأستاذ (البهى الخولى) يقول عنى: السيد عبد الله علمه حاضر إذا سألته أجاب، والعالم المصرى إذا سألته، يقول: حتى أراجع.

ولما أطلع صديقنا الشيخ (أحمد مرسى)، على جزء (حسن التفهم والدرك)، قال لجليسه: كنت أقول عن السيد عبد الله، إنه تيمم بالنسبة لأخيه السيد أحمد، على سبيل المزاح، والآن أقول على سبيل الحقيقة: إن السيد عبد الله أعلم أهل الأرض، وأن السيد أحمد لا يقدر على تأليف هذا الكتاب.

وهذه مبالغة بلا شك .

ومن أحتياج العلماء إلى أننى حين زرت المدينة المنورة في أحد المرات ذهبت إلى الشيخ الفاضل (حماد الأنصاري) في بيته، فقال لى: كلمة أشكلت على في حديث لم أهتد لحلها، قلت: ما هي ؟ قال: في حديث إبن عباس أن النبي في قال: {كأنى بنساء بني فهر يطفن بالخزرج}، قال (حماد): لم أفهم معنى الخزرج فرجعت إلى المسند الذي حققه الشيخ أحمد شاكر فوجدته يقول: كذا بالأصل.

ورجعت إلى مجمع الزوائد فوجدت فيه كلمة الخزرج كما هي ولم أعرف معناها قلت: هذا تصحيف والصواب بالحزورة، كان سوقا بمكة، فقال هذا هو الصواب

وهذا الشيخ تربطنى به علاقة طيبة وكلما زرت المدينة يحتفل بى ويقابلنى مقابلة جيدة ويساعدنى فى الحصول على بعض المخطوطات فى الجامعة الإسلامية إلا أنه رد على مرة فى مجلة الجامعة الإسلامية فى مسألة التوسل، ولما وجدت رده ضعيفا لم اشأ أن أشغل نفسى بالرد عليه، وهو قد اخطأ فى رده هذا خطأ حديثيا لا يعرف.

ولما أطلع العلامة الشيخ (محمد نور سيف المكى) رحمه الله تعالى، على كتابى (إعلام النبيل بجواز التقبيل) سر به وأثنى عليه كثيراً ونسخ لنفسه نسخة بخطه ونظم فى مدح هذا الجزء أبياتا، رحمه الله وأكرم مثواه وبارك فى أنجاله.

ولم أذكر تثيرا من العلماء الذين أثنوا على وسألونى عن مسائل فى الحديث مثل العلامة الشيخ (يوسف الدجوى) عضو هيئة كبار العلماء .

والعلامة الشيخ (محمد الخضر حسين) شيخ الأزهر رحم الله الجميع.

### ( فصل ) في ذكر بعض المبشرات

رأى الأستاذ الفاضل الحاج (عبد السلام بوعياد)، مبشرة حاصلها كما قال:

رأيت مولاى أحمد بن الصديق عليه حلة رائعة وهو يتحدث مع والدى (يعنى والده الفقيه العربى بوعياد خطيب الزاوية الصديقية رحمه الله)، ومع غيره فى شأن السيد عبد الله أخيه يقول له (أى السيد أحمد): كل عالم يقصد زيارة سيدى عبد الله إلا ويستقبله ورائحة العطر تعبق منه أصالة وبدون أنقطاع من غير أن يتسبب فى أستعمالها، ثم قال مولاى أحمد لو حصلت على هذه المزية لأدركت بها مقام الشهادة.

قال الرائى: ثم خرجت قاصداً دار سيدى محمد فوجدت مولاى عبد الحى وأخاه سيدى عبد العزيز وأخى أحمد وآخرين لم أعرفهم فشرعت أقص عليهم ما سمعته من سيدى أحمد فى شأن سيدى عبد الله، وأثناء القصة أقبل سيدى عبد الله وعليه جلابة وزانية أنيقة وفى كفيه قنينتان عامرتان بالعطر الفاخر وأشياء من الطيب فصار الكل يتعجب من هذه الرؤيا

وقال الأستاذ (محمود سعید) صلیت الصبح ذات یوم وقرأت حزب الفتح الذی انشأته أنا ثم نمت فرأیت النبی ﷺ فی صورة سیدی عبد الله بن الصدیق .

ومنها أنى زرت مرة قرية أويش الحجر من جملة زياراتى لها، وألقيت درساً حديثياً كعادتى مع أهل البلدة، وأنجر الكلام إلى موضوعات متنوعة حتى أنتهى إلى أشراف المغاربة وهل هم ينتمون إلى الحسنين؟ .

فأخبرتهم أن معظم الأشراف عندنا ينتمون إلى الحسن بن على عليهما السلام، وقليل منهم ينتمي إلى أخيه الحسين الطيكان، وسألونى أن أملى عليهم فأمليته عليهم، لأنى حفظته وأنا في الكتاب، فقال لى الشيخ الحسيني وكان إمام مسجد وسط البلد ومعلم القرآن يتبرك به أهل البلد لصلاحه وعزوفه عن الدنيا رحمه الله:

أشهد أنك شريف منسب حقا، قلت: وما ذاك؟ قال: رأيت الليلة الماضية النبى الليلة يده؛ ووجدت شخصاً يقعد بجانبه فسألت عنه فقال: هذا ولدى وسيتلو عليك فأصبحت بيننا على غير ميعاد، وتلوت علينا نسبك .

ورأيت النبى الله ومعه الشيخان وغيرهما، ورأيت جبريل الطِّيلاً، وأخبرني أنه جاء من الأبواء .

ورأيت عليا الطَّيِّلاً، ورأيت الحافظ أبن حزم مرات وأبن العربي المعافري، وعز الدين ابن عبد السلام وحصلت بيننا مذاكرة في قاعدة علمية

والسيد أحمد البدوى رأيت مرتين، ورأيت أبا الحسن الشاذلي، شارح الرسالة، والجمل محشى الجلالين، وجدنا أبا العباس ابن عجيبة .

ولم أزاول الشعر إلا قليلا في بعض المناسبات.

وكنت فى صغرى كثير الأمراض، حتى قالت مرة والدتى لوالدى رحمهما الله ورضى عنهما، ونحن على مائدة الطعام: أظن أن هذا الولد لا يعيش، فقال لها: بل سيعيش، وتمر عليه أزمة كبيرة، فكان مصداق كلامه، دخول السجن فى عهد جمال عبد الناصر، بتدبير مجرم مغربى، أكرمته غاية الإكرام فدبر لى مع المباحث المصرية تهمة التجسس لحساب فرنسا على الجزائر وهى تهمة باطلة، وحكم على بالإعدام، وبعد الحكم حلفت للصحفيين الذين كانوا ملتفين حولى إنى لن أعدم، فتعجبوا

ومما عده المصريون من كراماتى: أن القاضى المسيحى الذى حكم على، لم يمر عليه شهران حتى ألقى بنفسه من سطح بيته فمات منتحراً .

ثم مات جمال ميتة غير سليمة، وهو الآن عند الله تعالى، يلقى جزاء ظلمه وغشمه، فقد أملى الله له، ثم أخذه ﴿ أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ (القر: ٢١)، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ (الشعراء: ٢٢٧)، ﴿ وَالْحُمْدُ لللهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (الانعام: ٤٥).

#### ( فصل ) في ذكر ما رحلت إليه من البلاد

رحلت إلى الحج سنة (١٣٧٨هـ) وهي أول حجـة لى، وإن كنـت قـد حـج بـي وأنـا صغير، حين حج مولانا الوالد رحمه الله مع العائلة سنة (١٣٣٠هـ) .

ورحلت إلى الإمارات العربية المتحدة، (أبو ظبى، دبى، الشارقة وقطر سنة ١٣٩١هـ)، وفى هذه الرحلة فتح على بأفكار نسخ التلاوة، وكتبت فيها مقالا نشر فى مجلة (منار الإسلام) ولقيت فى قطر الأستاذ عبد الله إبراهيم الأنصارى وكان طيب الخلق محباً للعلم .

ورحلت إلى شرق الأردن (عمان)، وقعدت فيها أسبوعا ولم تعجبنى لشدة بردها، ثم ذهبت إلى السودان في العام نفسه، ونزلت في (أم درمان) عند السادة الأدارسة أولاد السيد أحمد إدريس شيخ السيد محمد على السنوسي

ورحلت إلى أمريكا مرتين، مرة على سبيلُ الفسحة سنة (١٤٠١هـ) باستدعاء ولدنا أحمد درويش وأقمت فيها عشرة أيام .

ومرة أخرى سنة (١٤٠٢هـ) ذهبت لإجراء عملية في عيني، وأقمت هناك ثلاثة أشهر في شيكاغو في منزل (محمد على كلاي) وأقمت هذه الفترة في البيت المذكور وتضايقت كثيراً لأنى لم أسمع طول هذه المدة أذاناً للصلاة، ولم أر شخصاً يقول لا إله إلا الله، والمسلمون هناك ليس عندهم من مظاهر الإسلام إلا الذهاب إلى صلاة الجمعة في المسجد

وحججت أيضا حجتين أخريين سنة (١٣٩٦هـ،١٤٠١هـ) وأعتمرت سنة (١٤٠١هـ) في شعبان

وفى حج سنة (١٣٩٦هـ) التقيت فى المدينة المنورة بالشيخ (بكر بن عبد الله أبو زيد) وكان قاضيا ورئيس الحرم النبوى، وكان كريم الخلق، استجازنى فأجزته وذهب بى إلى بيته وأرانى فى مكتبته ركنا خاصاً بمؤلفاتى ومؤلفات أخى .

والتقيت بالشيخ (حماد الأنصارى) وكنت قد لقيته قبل ذلك بالمغرب حين جاء لتصوير بعض المخطوطات ولما عزمت على الذهاب إلى مكة أتصل الشيخ بكر هاتفيا (بالقاضى محمد الرفاعى)، ليقابلنى فاستقبلنى عند مكتبة الأمدادية بباب العمرة وذهب بى وأخذنى إلى بيته، وقعدت فى بيته شهراً كاملا؛ وكان يجتمع الطلبة عندى فى بيته بعد صلاة

العشاء في كل ليلة، وكانوا يسألونني عن أشياء تتعلق برسائلهم الجامعية وأفدتهم فوائد جليلة شكروني عليها ومنهم صهر الألباني، وأخذني القاضي محمد الرفاعي إلى الشيخ (عبد العزيز بن باز) في دار الدعوة والإفتاء فاستقبلني أستقبالا طيباً واحتفى بي ودعاني للغداء عنده في اليوم التالى.

واخذنى القاضى أيضاً إلى الشيخ (عبد الله بن حميد) رئيس المحاكم الشرعية رحمه الله، فتعشينا عنده وجرى بيني وبينه كلام حول البناء على القبور.

أما في حج سنة (١٤٠١هـ) فنزلت في دار العلوم الدينية بجرول عند العلامة الشيخ (ياسين الفاداني) والتقيت بكثير من العلماء من اليمن وسوريا وأندونسيا وغيرها فضلا عن علماء مكة وطبعت إجازة لأجيز بهل السادة العلماء والطلبة الذين أستجازوني وقد بلغوا أكثر من ألف وهذا نصها:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وأصحابه وبعد:

فقد طلب منى :

أن أجيز له بمروياتي عن مشايخي الذين رويت عنهم وتلقيت، فأجبته إلى رغبته راجيا أن تنالني دعوة صالحة منه، فقلت متوكلا على الله ومعتمداً في كل أمورى عليه، أجزت الأستاذ الفاضل المذكور بجميع ما أجازني به مشايخي من مسموعات ومرويات، وهم كثيرون .

منهم والدى العارف بالله تعالى القدوة (سيدى محمد بن الصديق الغمارى)، يروى عن شيخ الجماعة أحمد بن الخياط الزكارى، والمهدى الوزانى، وأيو سالم الأمرانى، وغيرهم كما في (التصور والتصديق) المطبوع.

ومنهم شيخنا خطيب الجامع الأزهر المعمور سابقا (أبو عبد الله محمد إمام بن إبراهيم السقا ابن الشيخ على ابن الشيخ حسن شلبى الشبرابخومى الشهير بالسقا)، وهو يروى عن والده الشيخ (إبراهيم السقا) شيخ الشافعية في وقته عن شيخه العلامة الشيخ (تعيلب) عن الشيخ (الشهاب الملوى) والشيخ (الشهاب الجوهرى) عن شيخهما الشيخ (عبد الله بن سالم البصرى) صاحب الثبت المشهور (ح).

ويروى الشيخ إبراهيم السقا عن الشيخ محمد الأمير الصغير المالكي عن والده الشيخ محمد الأمير الكبير صاحب الثبت المشهور

ومنهم شيخنا عالم الشام (محمد بدر الدين الدمشقى)، وهو يروى عن الشيخ إبراهيم السقا بأسانيده السابقة .

ومنهم شيخنا العلامة شيخ علماء مصر الشيخ (محمد بخيت المطيعى الحنفى)، وهو يروى عن مشايخ عدة منهم شيخ المالكية فى وقته الشيخ (محمد عليش) عن الأمير الصغير عن والده ويروى أيضاً عن الشيخ (عبد الرحمن الشربيني) عن الشيخ (إبراهيم السقا) المذكور.

ويروى أيضا عن (ضياء الدين أحمد بن مصطفى الخالدى الكشخانوى) صاحب كتاب (راموز الأحاديث وشرحه) المطبوعين عن (شهاب الدين أحمد بن سليمان الإروادى) عن (عبد الرحمن الكزبرى وابن عابدين والباجورى) وللأولين ثبتان معروفان .

ومنهم الأخوان الفاضلان العالمان (محمد كمال الدين) وأخوه (أبو النصر) ولـدا (أبـى المحاسن محمد بن خليل القاوقجي) المشهور، وهما عن والدهما عن الشيخ (عابـد السندى) بما في ثبته المشهور.

ومنهم شيخ علماء دمياط (محمد محمود خفاجة) الدمياطي عن القاوقجي.

ومنهم الشيخ (عويد الكي الخزاعي) الضرير وهو عن العلامة الأديب الشيخ (عبد الهادي نجا الإبياري) بما في كتبه .

ومنهم (المعمر محمد دويدار الكفراوى التلاوى) وهو يروى بالعامة عن (إبراهيم الباجورى) عن الأمير الكبير.

ومنهم الشيخ (محمد بن إبراهيم السمالوطي) العلامة المشهور وهو يروى عن (إبراهيم السقا والشمس الإنبابي) وغيرهما .

ومنهم شيخنا مسند الديار المصرية (السيد أحمد بن عبد العزيز بـن رافع الطهطاوى الحسيني) صاحب (المسعى الحميد)، يروى عن الشيخ (شمس الدين الإنبابي) الذي أفرد لـه ترجمة خاصة في كتاب خاص أسمه (القول الإيجابي في ترجمة شمس الـدين الإنبابي) أستوفى ذكر شيوخ الإنبابي وأسانيده وهو مطبوع وللسيد أحمد رافع شيوخ آخرون.

ومنهم شيخنا السيد (محمد بن إدريس القادري) صاحب (إزالة الدهش والولد عن

المتحير في حديث زمزم لما شرب له)، وشرح جامع الترمذي، يروى عن السيد (محمد بن قاسم القادري) والسيد (محمد بن جعفر الكتاني) .

ومنهم شيخنا (أبو حامد الكي البيطاوي الرباطي) يروى عن (أبي الحسن على بن سليمان البجمعوي) محشى الكتب الستة وصاحب الثبت المعروف

وأروى عن شقيقنا الحافظ السيد (أحمد بن محمد بن الصديق)، والعلامة (عبد المجيد اللبان)، والمؤرخ السيد (محمد زيادة الحسني)، والأصولي (أبي حسنين محمد بن حسنين مخلوف العدوى)، رحمهم الله وأثابهم رضاه.

وأروى الحديث المسلسل بالأولية عن عدة من السادة العلماء من أجلهم السيد (أحمد رافع الطهطاوى) وهو أول، قال: حدثنا الشمس محمد الأشمونى وهو أول، قال: حدثنا على بن عيسى النجارى وهو أول، قال: حدثنا محمد بن محمد الأمير المالكى الكبير وهو أول، وبقية السند في ثبته المطبوع.

هذا ما رأينا أن نذكره من مشايخنا إجابة لرغبة السائل الفاضل وتعجيلا للفائدة المرؤجوة من الإجازة، أوصى الأستاذ المجاز أن لا ينسانى من صالح دعواته وفقتى الله وإياه إلى ما فيه رضاه .

عبد الله بن محمد بن الصديق

التاريخ ١٤٠١/١١/٢٩هـ

عفى عنه

وممن التقيت به في هذا الموسم من العلماء الأفاضل، الشيخ (زكريا بن عبد الله بيلا)، والشيخ (محمد الشاذلي النيفر) شيخ علماء تونس وتلميذنا الشيخ (عبد الفتاح أبو غدة) الذي حضر إلى من الرياض ففرحت به بعد غيبة طويلة، وقرأ على في مجلس واحد مقدمة صحيح مسلم، والشيخ (إسماعيل الزين اليمني المكي) والشيخ (أحمد جابر جبران)، والشيخ (محمد عوض الزبيدي)، والسيد (محمد علوى المالكي) والشيخ الدكتور (أحمد نور سيف)، وغيرهم من علماء مكة المكرمة واليمن والشام وأندونيسيا .

وقد أكرم وفادتنا الشيخ (محمد ياسين الفاداني) غاية الإكرام وسر بوجودنا جداً، وأنا أعده مسنداً للعصر بلا منازع بعد شيخنا السيد (أحمد رافع الطهطاوي) وفقه الله .

وكان معى في هذه الحجة أخى السيد (عبد العزيز بن الصديق) .

وفى عمرة شعبان سنة (١٤٠٤هـ) التقيت بجماعة من تلامذتى وغيرهم بالمدينة المنورة منهم الشيخ (محمد على المراد الحموى الحنفى) الذى تعرفت به فى مصر بواسطة شيخه وتلميذى فى نفس الوقت الشيخ (محمد الحامد الحموى) رحمه الله تعالى، والشيخ المراد المذكور من أسرة علم كبيرة بحماة وهو رئيس رابطة العلماء بها وهو يقدرنى كثيرا ويحترمنى وقد أكرم وفادتى غاية الإكرام، ومنهم الشيخ (محمد عوامة) وهو عالم فاضل جم الخلق والتقيت بالشيخ (خليل إبراهيم ملا خاطر)، والشيخ (وهبى سليمان الألبانى)، والشيخ (عبد الرحمن الكعكى)(1) الذى يعشق كتبى ويقتنى منها مجموعات، وفقه الله .

والتقيت بالشيخ (حماد الأنصارى)، وبالشيخ (عطية سالم) المدرس بالحرم النبوى وقد سألنى أسئلة عن فقهه، وهو كريم الخلق، والشيخ (المختار الشنقيطي) وهو عالم فاضل يحب الأشراف، وكان يود أن يرانى من فترة وقد سررت بلقائه وأطلعنى على شرح له لسنن النسائى وفقه الله لإتمامه وطبعه ثم الأنتفاع به

وممن التقيت بهم بالدينة أيضاً السيد (أحمد عبد الجواد) الذي يشتغل بطبع (الجامع الكبير)، وقد أهداني نسخة من الكتاب

ورحلت إلى مصر مرات عديدة ودرست في آخر مرة (للشمائل والموطأ واللمع لأبي إسحاق الشيرازي) ولى في مصر تلاميذ كثيرون من الشباب المثقف فتح الله عليهم .

<sup>(</sup>١) كان صعيق للحاج على يوسف سليمان صاحب مكتبة القاهرة وتعرف عليه الشيخ عبد الله بالكتبة في أحد زياراته للقاهرة

#### فصل) في نصوص بعض الإجازات

١ - إجازة للعلامة الشيخ /محمد الطاهر بن عاشور ، شيخ الإسلام المالكنى بالقطر التونسى .

الحمد لله الذى رفع لهذا الدين دعائم وعماداً، وخصه بصحيح السند فكان لحفظه سبباً وسناداً، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الذى أحكم بشرعه للأمة عرى شداداً.

وعلى آله وصحبه الذين أعدوا لنفى الريب عن الرواية عتاداً .

أما بعد: فقد التمس منى الفاضل العالم الصفوة الشيخ عبد الله محمد الصديق الحسنى السيد الشريف الأزهرى أن أجيز له الرواية عنى فيما ثبتت لى روايته فى كتب العلوم الشرعية والأدبية

ولما رأيت هذه، أمانة قد أئتمننى مشايخى إياها؛ ورجوت أن أكون فى عداد من سمع المقالة فأداها، ورأيت الإجازة نسبة شريفة زكية وبقية مما ترك صدر الأمة من الخصيصية.

أجبته لمهم التماسه، وأمددت من صفوة الشجرة المباركة نير نبراسه فها أنذا أجزت السيد المذكور فيما صحت لى الرواية من الأسانيد التى تلقيتها من مشايخى جزاهم الله عن حسن صنيعهم أحسن الجزاء ولى اربعة أسانيد .

أولاها: أجاز لى العلامة المقتفى أثر الشريعةفى فعله وقوله جدى والد أمى وأبى فى تربية نفسى وتقويم فهمى، الوزير الأكبر بتونس الشيخ محمد العزيز بوعتور الأموى من ذرية سيدنا عثمان بن عفان المولود فى رجب سنة (١٧٤٠هـ) المتوفى فى محرم سنة (١٣٣٥هـ) ثابت الحفظ محكم الفهم وكانت إجازته لى (٣٠ فى جمادى الأولى سنة ١٣٢١هـ).

وثانیها: ما أجازنی العلامة الضلیع شیخ الإسلام بتونس الشیخ محمود بن الخوجه کبیر أهل الشوری للمذهب الحنفی المولود سنة (۱۲۵۰هـ) والمتوفی سنة (۱۳۲۹هـ) وكانت إجازته لی (۱۵ فی جمادی الأولی سنة ۱۳۲۲هـ)

وثالثها: ما أجازنى الأستاذ العلامة التحرير شيخ الإسلام سيدى (سالم بو حبيب) كبير أهل الشورى للمذهب المالكي بتونس المولود سنة (١٣٤٤هـ) والمتوفى سنة (١٣٤٢هـ) وكانت إجازته لى في (٢٥ رمضان سنة ١٣٢٨هـ) .

ورابعها: ما أجاز لى العلامة الأستاذ المفتى الشيخ سيدى عمر اللعروف يابن الشيخ مفتى المالكية بتونس المتوفى سنة (١٣٢٩هـ) وقد ناهز التسعين وكانت إجازته لى فى ربيع الأول سنة (١٣٢٥هـ) .

وهذه المناهل بعضها يلاقى بعضا، حتى يخالها الناظر جداول تخللت روضاً وهى وإن كان جميعها صراطاً مستقيماً، يقول مختبرها: قد بلونا أبا سعيد حديثاً وقديماً .

فأنا مقتصر على سوق سند أولها لأنه يتصل بثلاثة أثبات مشهورة تمكن الإحالة عليها، ولأن إجازته لى معضودة بالرواية بالقراءة والضبط والفهم فى جميع موطأ مالك رحمه الله، وفى معظم صحيح البخارى من أوله إلى كتاب الرقاق، وفى صحيح مسلم من أوله إلى الترغيب فى سكنى المدينة، وهو يناهز نصف صحيح مسلم، وفى جميع الشقاء لعياض، وفى كتاب الشمائل للترمذى، وفى جملة من سنن أبى داود، وفى نحو النصف من المواهب اللدنية.

وبالناولة أيضاً في الموطأ وفي صحيح البخارى، وكتاب الشقاء وكتاب الشعائل وإن إجازته لى كانت تامة عامة فيما صحت له روايته وذلك بما أجاز له يخطه الحافظ الشيخ محمد صالح الرضوى البخارى حين حلوله بتونس في جمادى الثانية سنة (١٣٦٣هـ) اثتتين وستين ومايتين وألف عن رفيع الدين عن محمد بن عبد الله الشريف عن عبد الله ين سالم البصرى بما تضمنه كتابه المسمى (بالإمداد) وسنده الغريب القريب من غير طريق الإمداد إلى الإمامين البخارى ومسلم الذى سأذكره.

وأيضا بما أجاز له بخطه الشيخ يوسف بدر الدين المدنى حين حلوله بتونس سنة المرادي عن حسن القويسنى الشافعى الأزهرى ومحمد فتح الإله، وعبد الرحمن الكزيرى عن الشيخ محمد الأمير المصرى بما تضمنه ثبته المعروف، ويستده الغريب القريب إلى الإمام البخارى الذى سأذكره.

وبما أجاز له بخطه الشيخ محمد الشاذلى ابن صالح كبير أهل الشورى المالكية بتونس سنة (١٢٨٩هـ) عن الشيخ محمد بيرم الملقب بالثالث عن جده الشيخ محمد بيرم الموصوف بالأول عن الشيخ أحمد المكودى عن الشيخ أحمد بن المبارك المجلماسي عن الشيخ عيد القادر الفاسي بما تضمنه ثبته .

وأما ما أجازني الشيخ محمود ابن الخوجه، فعن أبيه الشيخ محمد بن الخوجه شيخ

الإسلام للمذهب الحنفى عن الشيخ إبراهيم الرياضى كبير أهل الشورى للمذهب المالكى عن محمد الأمير المغربى السلاوى عن عمر بن عبد الصادق عن أحمد الصباغ عن عبد الله بن سالم البصرى بما تضمنه كتاب الإمداد .

وأما ما أجازنى الشيخ سيدى سالم بوحاجب فهو عن عم ابن الطالب المعروف بابن سودة الفاسى حين حلوله بتونس، عن عبد السلام الأزمى عن محمد الناودى بن سودة الفاسى عن أحمد بن المبارك السجلماسى عن على الحريشى عن الشيخ عبد القادر الفاسى بما تضمنه ثبته .

وأما ما أجازنى الشيخ سيدى عمر بن الشيخ فعن الشيخ محمد الشاذلى ابن صالح كبير أهل الشورى للمذهب المالكي عن الشيخ إبراهيم الرياحي بما تضمنه السند أعلاه وعن الشيخ محمد بيرم الثالث بما تضمنه سنده المذكور في أسانيد إجازه جدى التي ذكرتها آنفا

وها أناذا أسرد السند إلى رسول الله ﷺ في موطأ مالك وفي صحيحي البخاري ومسلم التي هي أصح الكتب المصنفة باتفاق أئمة الأثر، بخصوص طريق جدى المذكور.

فأما موطأ مالك فأحدث به قراءة وإجازة مع المناولة عن جدى الوزير الشيخ محمد العزيز بوعتور عن الشيخ محمد صالح الرضوى البخارى؛ عن رفيع؛ عن محمد بن عبد الله؛ عن عبد الله بن سالم البصرى؛ عن والده سالم عن محمد بن علاء الدين البابلى، عن سالم السنهورى؛ عن محمد الغيطى؛ عن عبد الحق السنباطى؛ عن الحسن بن محمد الحسينى؛ عن الحسن النسابة؛ عن محمد بن جابر الوادياشي ثم التونسى؛ عن عبد الله بن محمد بن هارون القرطبى الذى له طريقة عالية في الموطأ؛ عن أحمد بن يزيد القرطبى؛ عن محمد بن عبد الرحمن الخزرجي القرطبى؛ عن محمد بن فرج مولى ابن الطلاع؛ عن يونس بن مغيث عبد المعروف بالصغار؛ عن أبى عيسى بن يحيى بن عبد الله بن يحيى بن يحيى بن يحيى الليثى؛ عن عم أبيه عبيد الله بن يحيى بن يحيى الليثى؛ عن أبيه يحي بن يحيى الليثى؛ عن الإمام مالك بن أنس الهيه عبيد الله بن يحي؛ عن أبيه يحي بن يحي الليثى؛ عن الإمام مالك بن أنس

 وأما صحيحا البخارى ومسلم، فلنا فيهما سند واحد عزيز غريب قريب وهو من طريق الفريرى: حدثنى جدى الوزير الذكور؛ عن الشيخ محمد صالح الرضوى؛ عن عمر بن عبد الكريم؛ عن محمد بن سنه (ضبط بكسر السين فى سند الشيخ صالح الرضوى)؛ عن أحمد بن موسى بن عجيل اليمانى؛ عن محمد النهروانى؛ عن محمد بن عبد الله الطاوسى؛ عن المعمر بابا يوسف الهراوى؛ عن محمد بن شاذ بخت الفرغانى؛ عن يحي الختلانى؛ عن محمد بن يوسف الفريرى؛ عن الإمام محمد بن إسماعيل البخارى؛ وعن الإمام مسلم ابن الحجاج القشيرى، بما فى صحيحيهما، وبهذا السند يكون بينى وبين رسول الله على الأحاديث الثلاثية من صحيح البخارى خمسة عشر راويا .

نفع الله السيد المجاز بهذا السند وأشرق عليه من أنواره ما يضئ إلى أقصى أمد موصياً إياه بالاحتياط في رواية الحديث إسناداً وتفيماً، محذرا إياه من المساهلة في ذلك فإنى رأيت خطرها على الدين عظيماً.

وأسأل الله أن يوفقنى وإياه لما فيه رضاه وأن يجنبنا الميل إلى ما ينكره الدين ويأباه وكتب فى شهر صغر سنة أربع وخمسين وثلاثمائة وألف من الهجرة، محمد الطاهر ابن عاشور الشريف شيخ الإسلام المالكى، بالقطر التونسى .

# ٢ - إجازة أخى المحدث العلامة الشيخ/ أبى الفيض أحمد بن الصديق بسم الله الرحمن الرحيم

حمداً لمن رفع أقدار أهل الحديث بين ساير الأنام وجعلهم خلفاء رسوله الكريم فكانوا ملجاً للخاص والعام، ونفع بهم حملة شريعة الإسلام وطوق بمنتهم رقبة كل عالم وإمام وحفظ بما خصهم به من الإسناد دينه الحنيف فكانوا حماته الكرام، وحملته العدول النافين عنه تحريف الغالين وأنتحال المبطلين وتأويل الجهلة اللئام، والصلاة والسلام على خاتمة الرسل الكرام؛ ومسك ختام لبنة التمام؛ سيدنا محمد المخبر بأن خدمة سنته العاملين بها لا ينقطعون إلى يوم القيامة ولا يزالون ظاهرين على الحق وقائمين به حق قيام وعلى آله القادة الأعلام، وصحابته الأماجد الكرام.

أما بعد: فلما كان الإسناد من الدين بالمنزلة التي يعرفها العلماء وتشرنب لها أعناق الفضلاء، وتسموا إليها هم الكاملين من حملة العلم النبلاء، وتعظم فيها رغبة المحققين

الكملاء، ولا يغفل عنها إلا القاصرون الأغبياء، والجاهلون الأدنياء، سمت همة الإمام العلامة، والحبر البحر الفهامة، المشارك في المنقول والمعقول، والمحقق لعلوم الفروع والأصول، المسند الراوية والمحدث الواعية، خادم الحديث الشريف والذاب عن حوزة حرمه المنيف، ذو التآليف العديدة النافعة، والتصانيف المفيدة الجامعة، المدرس النفاعة، ومن هو لكل الفضائل واعية جماعة، شقيقنا أبو المجد السيد عبد الله ابن الشيخ الإمام، علم الأعلام، بحر العلوم والمعارف ومعدن الأسرار واللطائف، المجتهد المطلق ومن أمر ولايته مقطوع به محقق، القطب الكامل، والفرد المحمدي الواصل، خاتمة أئمة الإسلام، مولانا الوالد المقدس أبي عبد الله سيدنا محمد بن الصديق الشريف الحسني هذه وأرضاه ونفعنا به آمين.

فطلب منا أن نجيز له سائر مروياتنا وما تلقيناه عن شيوخنا فأجبناه إلى ذلك محققين رغبته بالأنخراط في تلك المسالك، وإن كنا لسنا هنالك ولا معدودين من جملة أوليك، فقلنا أجزنا للعلامة الذكور، والفهامة الذى صيته ذايع مشهور، أجازة عامة في كل ما أجازه لنا أشياخنا الزائد عددهم على المائة مما حوى ذكرهم وأسانيدهم مشيختنا وفهارسنا ومعاجمنا كالمعجم الصغير، والمعجم الوجيز للمستجيز، والمشيخة في مجلد وصلة الدعاة بالمرويات والرواة في مجلدين متخمين، وأختصاره المفيد المسمى (ركوب العجلة للاتصال بالنقلة) و رالعقد الفاخر بما لأحمد بن الصديق من المفاخر) في أربعة أجزاء وما أسندناه عنهم في كثير من مؤلفاتنا المطبوعة وغيرها، وأجزنا له أن يجيز نيابة عنا من أحب الرواية عنا مباشرة، كما أجاز لنا ذلك بعض أشياخنا وشيوخهم رغبة في علو الإسناد ونشر علم الرواية والله المسئول أن ينفعنا وإياه بما علمنا ويعلمنا ما ينفعنا ويزيدنا علما، والحمد لله على كل حال، ونعوذ بالله من حال أهل النار وأعداء السنة الأشرار آمين.

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم .

كتبه الفقير إلى الله تعالى خادم الحديث أحمد بن محمد بن الصديق في يـوم الـسبت ثالث عشر جمادى الأولى من سنة إحدى وسبعين وثلاثمائة وألف من الهجرة .

سبيل التوفيق \_\_\_\_\_\_\_ ١٠٢

# ٣ ـ إجازة السيد/ هبة الدين الحسيني، أحد علماء الشيعة بالنجف بسم الله وله الحمد

مولانا الأجل الأمثل، سيد الأجلة وشريف الملة فضيلة السيد عبد الله محمد الصديق الحسيني الإدريسي .

أحسن الله حاله ومآله وكثر في السلمين أمثاله .

سلام عليكم طبتم كما طابت السلالة من آبائكم الميامين .

فأرجو أن يوافيكم هذا الكتاب وأنتم كما تحبون وكما أحبه لكم من صحة كاملة وعافية شاملة، وقد شرفنا تحريركم المنيف قبل أسبوع، تطلبون فيه إجازة الرواية عن مشايخي البررة وإجازة مؤلفاتي ومؤلفاتهم المعتبرة، فقدمت الميسور إكتفاءاً به عن غيره المعسور معتمداً على مكارم أخلاقكم في قبول العذر، (والعذر عند كرام الناس مقبول)

وربما سنحت فرصة أخرى تمكنت فيها من تحرير إجازة أخرى وأخرى، وذلك بدعواتكم الزاكية لإدراك التوفيق والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

المخلص

١١ رجب سنة ١٣٥٤هـ

هبة الدين الحسيني

## ٤ - إجازة العلامة المؤرخ / محمد راغب الطباخ بسم الله الرحمن الرحيم

حمداً لن جعل مقام المتوجهين إليه اللائذين بجنابه الأقدس هو المرفوع والمعرضين عن ذكره المتلفتين إلى هذه الأغيار هو الموضوع وصلاة وسلاما على من أوتى جوامع الكلم واللسان الفصيح، وجاءنا بالملة السمحة والدين الصحيح، وعلى آله وأصحابه الذين سمعوا مقالته فوعوها وأدوها إلينا كما سمعوها، فوصلتنا شريعته الغراء مسلسلة الإسناد بديعة النظام خالصة من شوائب الأنقطاع والأوهام، فنالوا بعملهم الحسن المنازل العوالى فى دار القرار، وارتعوا فى رياض الجنة مع الأنبياء الأخيار وفازوا بالنعيم الدائم المقيم ورضوان الله العظيم.

وبعد: فإن الأستاذ الفاضل والأديب الكامل: الشيخ عبد الله بن محمد بن الصديق

الغمارى الحسنى المغربي نزيل مصر، أرسل لى منها كتابا مؤرخا في التاسع عشر من شهر شوال سنة سبع وخمسين وثلاثمائة وألف، وهو معرب عن فضله الجم وأدب الغزير، ومعاجاً فيه:

وإنى لأرجو فى فاتحة هذا التعرف المبارك منتهزاً الفرصة أن تتحفونى وأخى الأكبر السيد أحمد بن محمد الصديق بإجازة منكم لنا بما لكم من مرويات وتذكرون مشايخكم وما لكم من الأسانيد العالية منها على وجه الاستيفاء لذلك، إلى آخر ما جاء فيه .

وهذا منه ومن أخيه حفظهما الله تعالى وأكثر بهما النفع مبنى على حسن الظن بهذا العاجز وأنى من أهل هذا الشأن وفرسان ذلك الميدان فى حين أنى لست أهلا لذلك ولا ممن جابوا تلك المسالك ويصدق على قول من قال:

#### نزلوا بمكة في منازل هاشم ونزلت بالبيداء بعد منزل

ولكنى حفظاً لسلسلة الأسناد في هذه الأمة المحمدية الذي هو من خصائصها السنية، وجدت أن لا مندوحة لى عن إجابة الطلب وتلبيته بما أحب، فأقول وعلى الله الأتكال في الحال والمآل.

إنى أجزت الأخ الفاضل الشيخ عبد الله بن محمد المتقدم الذكر بجميع ما يجوز لى روايته من مقروء ومسموع، وبما أجزت به إجازة عامة، وذلك بالشرط المعتبر عند أهل الحديث والأثر

وأسانيدى في الكتب الحديثية وغيرها من العلوم والغنون مبسوطة في إجازاتي من مشايخي التي ذكرتها في ذيل كتابي ( الأنوار الجلية في مختصر الأثبات الحلبية ) الذي أختصرت فيه ثلاثة أثبات لثلاثة من أعلام الشهباء في القرن الثاني عشر، وقد طبعته في مطبعتي العلمية بحلب وقد جمع هذا الثبت فاوعني لأسانيد الصحاح الستة وغيرها من كتب الحديث والعلوم، وحوى الإثبات ومعاجم ومسلسلات لا تحصى، وإني أروى صحيح الإمام البخارى عن مشايخه السيد أحمد البخارى عن مشايخه السيد أحمد دحلان المكي، والشيخ أبي الخير أحمد المكي، والشيخ محمد سعيد الفرا الدمشقي، والشيخ داود البغدادي، والشيخ إبراهيم السقا المصرى، وسند كل واحد من هؤلاء مثبت في الشجرة دافرا الذكور: (الشجرة الغالية في الأسانيد العالية)

وأرويه أيضاً عاليا مسلسلا أوله بالحلبيين عن شيخى الشيخ كامل الموقت الحلبى عن والده الشيخ أحمد؛ عن والده الشيخ عبد الرحمن؛ عن والده الشيخ عبد الله؛ عن والده الشيخ عبد الرحمن الحنبلى الشامى مولدا الحلبى إقامة؛ عن الشيخ محمد عقيلة المكى، إلى الشيخ عبد الرحمن الحنبلى الشامى مولدا الحلبى إقامة، عن الشيخ محمد عقيلة المكى، إلى آخر سنده المثبت في صحيفة ( ٣٥٩ ) من كتابى المتقدم وتجدون بتتبع كتابى المدكور أسانيد عالية لتصحيح الإمام البخارى وغيره من كتب الحديث والعلوم .

وأوصى الأخ الفاضل المذكور أعظم الله لى وله التواب والأجور بما أوصى به نفسى من تقوى الله تعالى فى السر والعلانية، والإخلاص له تعالى، فى القول والعمل، وأن لا يألو جهداً فى الأهتمام بأمر المسلمين، والسعى فى خدمة دينه وأمته وبلاده، ونشر دعوة نبيه محمد بالمحكمة والموعظة الحسنة، وليقصد بذلك وجه الله تعالى وحفظ هذه الشريعة المطهرة من أدناس المبتدعين والملحدين، فقد ورد عنه باله أنه قال: { خير القوم المدافع عن قومه ما لم يأثم }، وورد عنه باله قال: { لأن يهدى الله على يديك رجلا خير مما طلعت عليه شمس وغربت}

وأوصيه أن لا ينسانى من دعواته الصالحة فى الأوقات الرابحة، وإنى أسأل الله تعالى أن يوفقه لما يحبه ويرضاه ويجعله من المقتدين بسنته القائمين بشريعته وصلى الله على خير خلقه سيدنا محمد المعالم المعوث رحمة للعالمين وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وهو حسبى ونعم الوكيل.

كتبت في التاسع من شهر ذي القعدة سنة سبع وخمسين وثلاثمائة وألف من الهجرة النبوية .

قاله بفمه وكتبه بقلمه خادم السنة النبوية بمدينة حلب محمد راغب الطباخ عفى الله عنه

# ه - إجازة العلامة / عبد الباقى الأنصارى المدنى بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى رفع أهل الحديث بما تواتر من صدقهم مكانا عليا، ووضع بمشور نقدهم ضعيفا أنتبذ بعلته عن مسند الصحيح، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة أتخذها لسفر الآخرة زادا، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله أصل النجاح، وقطب دائرة الفلاح هدى ورشادا، والله وعلى آله الأطهار، وأصحابه رواه ما صح من الأخبار.

وبعد: فلما كان العلم أفضل صفة بها اللبيب يتخلى، وأكمل خلة بها الأريب يتجلى، وأنهى فرض تقصده الأفاضل، وأبهى عرض ترصده الأماثل، وكان الإسناد منه بمنزلة الإنسان للعين والعين للأنسان، وكيف لا وهو الطريق الموصلة إلى سيد الإنس والجان، وقد حث عليه السلف الصالح والخلف الناجح، وبذلوا في ذلك الهمم العلية، والأفكار الألمعية، فبلغوا بذلك المراتب العلية، ونالوا بذا المنازل السنية.

قال عبد الله بن المبارك: طلب الإسناد من الدين، وقال أحمد بن حنبل: طلب الإسناد العالى سنة عمن سلف، وقال الثورى: الإسناد سلاح المؤمن، قال النووى: فإن لم يكن معك سلاح فبم تقاتل.

طلب منى بطريق الرسالة الإجازة فى جميع العلوم منطوقها والمفهوم، العلامة الفاضل، والفهامة الحلاحل الشيخ السيد عبد الله بن محمد الصديق متع الله المسلمين بعلومه وتقبل منه ما يذب عن دينه بحرمة رسوله ﷺ.

ولما كان طلب الإجازة من بلد إلى بلد بين العلماء قديماً وحديثاً مشهوراً وألفيت العلامة المذكور بإغادته في العلوم ممدوحا مذكورا، أجبته لذلك، وأسعفته بما هنالك، على سنة الأكابر، وإن كنت بين أهل العلم من الأصاغر، فأقول، متبرأ من القوة والحول:

أجزت الفاضل العلامة بجميع ما تصح لى روايته من منقول ومعقول، فروع وأصول، الجازة تامة مطلقة عامة بشرطها المعتبر لدى أهل الحديث والأثر، كما أجازنى مشائخى الأعلام وأساتذتى الفخام فإنى بحمد الله قد أخذت عن عدة مشايخ أجلة، هم فى سماء العلوم بدور وأهلة كما ذكرته فى رسالتى: (الإسعاد فى الإسناد)، وفصلت أسانيدهم فى (عقود اللآلئ المتلألئة من الأسانيد العالية)، وفيما ذكرته فى (نشر الغوالى من الأسانيد

العوالى)، كفاية لأهل الرواية وقد أجزت العلامة الذكور بجميع ما أحتوت عليه هذه الأثبات، وسائر ما أرويه من الثقات أن يروى عنى لمن رآه أهلا لذلك من التقوى والتحرى، وأن يقول فيما لا يدريه ولا أدريه، موصيا لى وله بإتباع السنة البيضاء، والذب عن الشريعة الغراء، سائلاً منه دوام تذكرى فى خلوته وجلواته، بصالح دعواته، نفع الله به الخواص والعوام، وختم لى وله بأحسن الختام، وصلى الله على سيدنا ونبينا ومولانا محمد خاتم النبيين، وعلى آله وآل كل وصحبه والتابعين، وعلينا معهم برحمة الله آمين.

قاله بغمه، وأمر برقمه العبد الحقير، المعترف بالتقصير، محمد عبد الباقى حفيد ملا مبين الأنصارى الأيوبى المدنى حشره الله فى زمرة الصالحين، ورزقه فى الجنان جوار سيد المرسلين و الشائل عشر من ذى الحجة الحرام سنة أثنتين وستين وثلاثمائة وألف من هجرة سيد الأنام، عليه وعلى آله وصحبه أفضل الصلاة وأكمل السلام.

## ٦ - إجازة العلامة / خليل الخالدى بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى جعل مجالس أهل السنه روضة من رياض الجنة وجعل أسم الحديث فى القديم والحديث أنفاس حضرة ذى الرسالة والصلاة والسلام على صاحب الحضرة وساقى ندماء المحبة من تلك الخمرة سيدنا محمد على الذى أرتقى أوج المعالى وأعتلى بإخمصه الشرف العالى وعلى آله وأصحابه ما أتصلت سلسلة الإسناد وأعتنى بحفظها الجهابذة النقاد

#### وبعد :

فقد أجزت العالم الفاضل والألعى الكامل سليل الأفاضل السيد عبد الله بن محمد بن الصديق بن أحمد بن عبد المؤمن الغمارى، بكافة مروياتى ومسموعاتى من منقول ومعقول ومنثور ومنظوم عن مشايخى فى الشام ومصر والروم وبكافة من أجازنى بمروياته من سائر المشايخ فى الشرق والغرب إجازة شاملة عامة، راجيا أن لا ينسانى من دعواته أوقات دروسه وعقب صلاته موصيا إياه بمزيد عنايته بهذه الكتب، وهى (شرح البخارى للخطابى)، (وشرحه لابن بطال الأندلسى)، فإنهما أصل لكافة شروح البخارى والشرح المسمى (بالعلم على صحيح مسلم للمازرى)، (وإكمال المعلم) للقاضى عياض، (وشرح النووى على مسلم)، وكذا (شرح ابن الصلاح) عليه، وشرح سنن أبى داود للخطابى المسمى

(بالمعالم)، وشرح سنن الترمذى المسمى (بعارضة الأحوذى) لابن العربى، (وشرح الترمذى للحافظ العراقي)، وشرحه لابن سيد الناس، (وسنن النسائي) لاسيما الكبرى، (وسنن ابن ماجه)، (وسنن الدارمي)، (وسنن الدارقطني)، (ومجمع الزوائد للحافظ الهيثمي)، (والموطأ) وشروحه الثلاثة وهي:

(التمهيد والأستذكار) كلاهما لابن عبد البر، وشرح القاضى أبى الوليد الباجى المسمى (بالمنتقى)، (والسيرة الكلاعية)، (وسيرة ابن هشام)، (وسيرة ابن سيد الناس)، وكتاب (فتح البارى على البخارى) لابن حجر العسقلانى، (ومشارق الأنوار) للقاضى عياض، وشرح الحافظ السخاوى على ألفية الحديث المسمى (بفتح المغيث).

هذا ما أحببنا أن نوصيكم به والله ولى أنجادكم على ما يكون لكم ذكرا فى الدارين وكتبه بخط يده الفقير إلى عفو الله ورحمته خليل بن بدر بن مصطفى بن خليل بن محمد بن خليل بن صنع الله بن خليل الخالدى المقدسى فى تاسع عشر شوال سنة سبع وخمسين وثلاثمائة وألف مصليا على النبى وآله وصحبه

### ٧ ـ إجازة الملك / إدريس السنوسى بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبى الأمين ورضى الله عن آله الأكرمين وصحابته والتابعين.

#### وبعد:

فقد أجزت الأستاذ السيد عبد الله بن الصديق بما تجوز لى روايته إجازة عامة، خصوصا مؤلفات جدنا الإمام السيد محمد بن على السنوسى المخام الفخام العظام وأساتذتى الفخام المعام العظام وأساتذتي الفخام المعام العظام وأساتذتي الفخام المعلم المعطام وأساتذتي الفخام المعطام والمعلم المعطام وأساتذتي الفخام المعلم ال

وأسأل الله لى وله الهداية والتوفيق.

كتبت فى ٣٠ صفر سنة ١٣٩٨ محمد إدريس المهدى السنوسى

# ٨ - إجازة العلامة / عبد الحفيظ الفاسى بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى أجاز أولياءه بجوائز عوارفه، وخس أصفياءه بخصائص لطائفه، وبعث سيدنا محمدا على مبيناً لتعاليم الشرع ومقاصده، وفتح باب العلم لقاصده، وعلى آله وصحبه الواصلين طارف المجد بتالدة .

هذا وإن فضيلة العالم الكبير، والعلامة الشهير، صاحب المؤلفات العديدة والباحث المفيدة الراوى للحسب والنسب من أعذب الموارد: الوارث الفضل والمجد عن الجد والوالد أبا سالم السيد عبد الله بن الشيخ الأشهر، القدوة الأكبر، أبو المكارم، سيدى محمد الغمارى الحسنى الشهير بابن الصديق، أبان الله لى وله معالم الطريق، ورحم السلف، وبارك فى الخلف، رغما عن تعلقه بالعلوم، وتفننه رواية ودراية فى المنطوق والمفهوم، فإنه لم يكتف بما لديه بل هو دائم البحث والتنقيب لضم ما عند غيره إليه، كما كان عليه علماء هذا الشأن وفى الأثر مفهومان لا يشبعان، ولما كانت الإجازة من أصح أنواع التحمل التي يحصل بها فى الرواية التجمل، طلب منى فى الديار المصرية وذلك دلالة على همته العلية، أن أمكن معه عرى الوداد، بإجازته بما لنا من رواية وإسناد.

فأسعفته بزفه إليه ونفعه به في مطلوبه، وساعدته في مرغوبه، حرصاً على بقاء سلسلة الإسناد، المتازة بها هذه الأسة من بين سائر العباد، ورجاء دعاؤه لي بالسلامة والتوفيق وحسن الختام، والموت على الإيمان والإسلام.

فأقول مستعينا بذى الطول، متبرئا من الحول والقول:

أجزت السيد المومأ إليه، الحرى بكل خير لديه، بحديث الرحمة المسلسل بالأولية، وهو قوله وعلى آله {الراحمون يرحمهم الرحمن تبارك وتعالى}، {ارحموا من فى الأرض يرحمكم من فى السماء} وبجميع ما صح وتصح لى روايته، وثبتت لى درايته (من منقول ومعقول، وفروع وأصول، ومقروء ومسموع، ومفرق ومجموع، وإجازة وإجادة، ورحلة وإفادة، ومروى ومتناول وغريب ومتداول)، خصوصاً كتب السنة النبوية، وما ألف فيها، من كتب الصحاح والسنن والمسانيد، والجوامع والمستخرجات، والمستدركات، والمعاجم والأجزاء والأطراف والطبقات، والفهارس والأثبات والمشيخات، والإفادات والإرشادات والمسلسلات، بأنواعها على كثرتها وتباين طرقها، وبما ألفناه وتطفلنا بجمعه وصنفناه حيسما حصلت لنا

رواية كل ذلك عن أئمة أعلام، روح الله تعالى أرواحهم في دار السلام.

إجازة خاصة وعامة، وشاملة مطلقة تأمة، وله ولا بنائه ولن يريد له ذلك من غيرهم.

حاوية معنى الذى سيقت له كالأول أجعله بلا منازعة إجـــازة تعمـــه ونــسله

ومن يرى من نسله مذ تبعه

بالشرط المعتبر عند أهل الحديث والأثر، موصيا له ولنفسى بما أوصى الله به عباده فى كتابه الكريم وهو قوله تعالى ﴿وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا الله ﴾ (النساء:١٣١) .

وأن لا ينسانى من صالح دعائه، فى خلواته وجلواته، بما نرجوه من سلامتنا وعافيتنا فى دنيانا ونتمناه من التوفيق فى ديننا والنجاة فى أخرانا

قاله وكتبه: عبد الحفيظ بن محمد الطاهر الفهرى نسبا، الفاسى أصلا ولقبا، الرباطى وقته استيطانا، مصليا ومسلما، وحامدا وشاكراً، ومختتما بما رويناه من طريق الحافظين: صلاح الدين العلائى وأبى طاهر السلفى، بسندهما المسلسل بالدعاء عند ختم القرآن، إلى أمير المؤمنين سيدنا (على بن أبى طالب كرم الله وجهه وعليه الملام)، قال: قرأت على حبيبى رسول الله وعمله فلما بلغت رأس العشرين من (حم (۱) عسق (الشورى: ۲/۱) من قوله تعالى: (وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجُنَّاتِ لهمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ (الشورى: ۲۲)، فاضت عيناه بالدموع، وقال لى: {يا على أمن على دعائى فإن جبريل أتانى بهذا الدعاء وأمرنى أن أدعو به عند ختم القرآن :-

اللهم إنى أسألك إخبات المخبتين، وإخلاص الموفقين، ومرافقة الأبرار وأستحقاق حقائق الإيمان، والغنيمة من كل بر، والسلامة من كل إثم، ووجوب رحمتك، وعزائم مغفرتك، والفوز بالجنة، والنجاة من النار} أه.

وقيد في يوم الإثنين لأربع خلون من ذي القعدة الحرام عام ستة وسبعين وثلاثمائة وألف هجرية، الموافق لثلاث خلون من يونيه عام سبعة وخمسين وتسعمائة وألف ميلادية، رزقنا الله خيرهما وأعاذنا من شرهما بمنه آمين.

## ٩ - إجازة العلامة / عبد القادر بن توفيق الشلبي بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى أجازنا بجوائز فضل تبتهج بها الأنفس وتقر العيون، وشرح صدورنا بتحقيق حقائق سر فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون، ورقى بنا على معارج الفهام إلى سدرة عوارف المعارف، وأسبغ علينا نعمه وأظلنا بظل ظليل فضله الوارف، وأطلق ألسنتنا بالتحدث بجميل نعمه إجمالاً وتفصيلا، ومنحنا التشرف بجوار نبيه الذى فاق العوالم جمالا وتفضيلا، وأحيا القلوب بنور حياة قلبه الواسع لكل شئ رحمة وعلماً وهدى وبشرى للمؤمنين، وأختصه بخصوص خصائص (مَا أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَيْنَ (الانبيه:١٠٧)، وأشهد أن لا إله إلا الله الذى ختم بفاتحة النبوة مظهر دور دائرة الرسالة ونظام عقد درة المكنون، فكان ختاماً مسكا (وَقِ ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ المُتنَافِسُونَ (المنانين:٢٠)، وأشهد أن سيدنا ومولانا محمداً عبده الرسل للعالمين بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، لوح نقوش المعارف الجامع، (مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْء) (الاتعام: ٣٨)، ﴿ وَهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (البترة:١٠)، ولسان الغيب المفصح بجوامع كلمة عن مكنون علوم وكل شئ أحصيناه في إمام مبين، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه نجوم مكنون علوم وكل شئ أحصيناه في إمام مبين، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه نجوم الهدى، وبدور الأقتداء الفائزين بسره المخصوص ببلوغ المرام، في المبدأ والختام.

#### أما بعد :\_

فإن العلم من أجل المقاصد وأجملها، وأتم الوسائل وأكملها، وأسنى المناقب ذخراً، وأسمى المراتب عزاً وفخراً وأرفع فضل تزدان به المعالى، وتزدهى بجلال المناصب مدى الأيام والليالى، وأنفس نفيس يتنافس فيه المتنافسون وأحلى حلى يتحلى به النبلاء الراغبون، بل هو النور تستنير به آراء الفضلاء فى توضيح المشكلات، وتستكشف به الأفكار غياهب التعقيد والدر الذى نظمت منثور فوائده ببينات البراعة البلغاء الأمجاد.

هذا: ولما كان الإسناد من الدين، والآخذ به متمسك بحبل الله المتين، وهو من خصائص هذه الأمة، وقد تشرفت به من قبلنا السادة الأئمة، أمرنى من تجب على طاعته، ولا تسعى مخالفته، حجة الإسلام والمسلمين وصدر صدور العلماء المحققين، مولاى العارف الربانى الشريف، السيد محمد ابن الشيخ الإمام العالم الفاضل، والمرشد الكامل، سيدى عبد الكبير الكتانى: أن أجيز أنجاله الكرام، وإخوته الفخام، بجميع ما تجوز لى روايته، من معقول ومنقول،

وفروع وأصول، فامتثلت أمره ولبيته لذلك، وإن لم أكن من رجال هاتيك المسالك، وقلت:

قد أجزت أنجاله الأماثل، وإخوته الأفاضل، لاسيما العلامة النحرير والمحدث الشهير، معدن المفاخر، وارث العلم كابراً عن كابر، مولاى عبد الحى، بجميع ما تجوز لى روايته، من منطوق ومفهوم، وثبت لى درايته من سائر العلوم، بالشروط عند أولى الأثر، حسبما أجازنى بذلك مشايخى الأئمة العارفون، وأساتذتى العلماء الراسخون منهم العلامة الإمام، الشيخ حبيب الرحمن الهندى الكاظمى نزيل المدينة المنورة، وهو عن السيد: أحمد دحلان والشيخ جمال مفتى الحنفية بمكة، والشيخ عبد الغنى المجددى، والشيخ عبد الغنى المجددى، والشيخ عبد الغنى المجددى، والشيخ عبد الغنى المجددى، والشيخ عبد الغنى

وعن عبد الرحمن باقربتى الهندى، والشيخ منة الله اللكونى ومنهم: الفقيه المحدث العلامة الشيخ: بدر الدين المغربى الجزائرى الدمشقى، ومنهم الفقيه الشيخ العلامة السيد حسين الحبشى المكى، ومنهم الفقيه العلامة الحنبلى الشيخ عبد الله القدومى النابلسى ثم المدنى ومنهم الفقيه العلامة الشيخ بكرى العطار الدمشقى وقد أجازنى بالكتب الستة.

ومنهم الفقيه الإمام ناصر الملة والدين مولانا الشيخ حسين أفندى الجسر الطرابلسى مؤلف (الرسالة المحمدية)، وقد أجازنى بسائر مؤلفاته ومروياته، ومنهم الفقيه الجليل الشيخ عبد الحميد الخطيب الطرابلسى، والفقيه الفاضل الشيخ خليل صادق الطرابلسى، عن شيخه الشيخ محمد الإنبابي، والفقيه الكامل الشيخ محمد بن مولانا العلامة الشيخ عبد الغنى الرافعى وهو عن والده، وعن نعمان أفندى الألوسى نجل الإمام المفسر السيد محمود الألوسى البغدادى.

ومنهم عمدة العلماء الأبرار الفقيه الشيخ محى الدين الخطيب الطرابلسى الشهير بالحفار، وأسانيده مشهورة علية رواها عن أئمة ندى ودراية ورواية، منهم عمه العلامة الفقيه الشيخ عبد القادر الخطيب الطرابلسى المدنى، وأخوه الشيخ عبد الحميد المتقدم ذكره، وابن خالته الشيخ محمود منعاره، وأستاذه خاتمة المحدثين العارف بالله تعالى الشيخ محمد القاوقجى، وشيخه الإمام الشيخ محمود نشابه تلميذ الشيخ الباجورى، وشيخه الفقيه العلامة الشيخ عبد الغنى الرافعى السابق الذكر، وغيرهم من العلماء الأعلام وكلهم من علماء طرابلس الشام.

ومن أشياخي العلامة الكبير، والمعمر الشهير مولانا السيد عبد الله السكري الدمشقي.

ومن أشياخي الأماثـل الشيخ الفقيـه الـشريف أبـو النـصر الخطيب الدمشقي، عـن أشياخه الصريين: كالباجوري، ووالسقا، والدمنهوري والساميين، كوالـده، وعمـر الغـزي،

والشيخ هاشم التاجى، والشيخ حسن البيطار، والشيخ حسن الحفار، والفقيه المحدث الإمام الشيخ عبد الرحمن بن محمد الكزبرى والفقيه الشيخ حامد بن أحمد العطار، والشيخ أحمد الداودى الطرابلسى الشامى، والمدنيين: كالشيخ يوسف الغزى، والشيخ محمد العزب والشيخ عبد الكريم النخلى، والفقيه العلامة الشريف السيد إسماعيل بن زين العابدين البرزنجى؛ عن الشيخ: صالح الفلانى، والحلبيين: كالشيخ أحمد شنونا الشهير بالحجار، والشيخ أحمد الترمانينى وغيرهم.

ومن مشايخى الأفاضل: الشيخ حسب الله المكى عن أشياخه: كالشيخ الباجورى والشيخ عبد الحميد الداغستانى، ومن أشياخه: والشيخ أحمد الدمياطى، عن أشياخه كالشيخ حسن القويسنى والشيخ الباجورى السابقين وكالشيخ عبد الغنى الدمهاطى عن أشياخه: الشيخ أحمد النحراوى عن شيخه الجمال الفضالى، والشيخ أحمد الدمهوجى، كلاهما عن: الشيخ عبد الله الشرقاوى، ومن أشياخه: الشيخ عبد الغنى الدمياطى المتقدم الذكر، عن أشياخه كالشيخ الشرقاوى، والشيخ الأمير الكبير، ومن أشياخه الشيخ عبد الغنى الدهلوى الهندى، ومن أشياخه: الشيخ مصطفى المبلط، عن أشياخه كالشيخ محمد الشنوانى محشى مختصر ابن أبى جمرة .

ومن أشياخه: الشيخ إبراهيم السقا، عن أشياخه: كالشيخ ثعيلب، عن شيخه الملوى، والشهاب الجوهرى، وكالشيخ الأمير الصغير، عن والده الأمير الكبير، وكالشيخ محمد الفضالى، وكالشيخ حسن القويسنى، عن شيخه: أحمد جمعه البجيرمى الحافظ، وكالشيخ محمد بن محمود الجزائرى عن الشهاب الجوهرى.

ومن مشايخه: الشيخ أحمد منة الله، عن الشيخ الأمير الكبير، وأبنه الصغير، وعن الشيخ شافعي الفيومي والشيخ عبد الرحمن بن محمد الكزيري،

ومن أشياخه: الشيخ محمد القاوقجى المتقدم الذكر، عن الشيخ عابد السندى وعن الشيخ الباجورى، وعن الشيخ العارف محمد المصرى قدس الله سره وأفاض علينا أنوارهم، وأوصى المجازين بتقوى الله تعالى، وأن لا ينسونى من صالح دعواتهم، في خلواتهم وجلواتهم، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

حرره العبد الضعيف المفتقر إليه عز شأنه

عبد القادر توفيق الشلبي عفي عنه أهـ

#### وكتب لى عليها ما نصه:

وإنى أجزت أيضا جميع أولاد الأستاذ المجاز المفضال: سيدى السيد محمد الباقر وأحفاده، وأحباءه الفضلاء على الأخص الفاضل الجليل والعلامة النبيل السيد عبد الله بن الصديق، وكل من رأى فيه الأهلية.

خادم العلم الشريف في الحرم الشريف عبد القادر توفيق الشلبي، ثم طابعه

## ١٠ - إجازة العلامة / عبد الواسع اليمانى بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى رفع منزلة العلماء من بين الأنام، وخصهم بصحة السند وعلو الإسناد التام، والصلاة والسلام على سيدنا محمد المظلل بالغمام وعلى آله وأصحابه الذين قاموا بتبليغ سنته أتم قيام.

#### أما بعد :

فقد التمس منى السيدان العالمان الفاضلان:

السيد العلامة: أحمد بن محمد الصديق، وأخوه السيد العلامة: عبد الله بن محمد الصديق .

### الإجازة

بما تجوز لى روايته من كتب الحديث وغيرها، ولم أجد بداً من إجابتهما لذلك الطلب، وإن كان لا يعول على مثلى في أرب، وذلك من حسن ظنهما بى مع علمهما بقصور باعى وقلة أطلاعى .

فأقول: قد أجزتهما في كل ما لى من رواية ودراية ومنقول ومعقول وفروع وأصول بشرطه الذى هو عند أهل الأثر مقبول حسبما أجازني بذلك أشياخي العظام، جمعنا الله وأحبتنا بهم في دار السلام، وقد أخذت العلم ولله الحمد والمنة عن كثير من المشايخ، من علماء اليمن والحجاز، ومصر والشام، والمغرب والهند

وأجازوني بما لهم من رواية ودراية، وبمؤلفاتهم، ومؤلفات مشايخهم، وبما أشتملت

عليه أثباتهم، وجملتها أثنان وسبعون ثبتا أخذت بعضها بالسماع، وبعضها بالإجازة العامة، وخمسة وأربعون مسلسلا بالقراءة، ومشايخي بضع وسبعون شيخا، أذكر بعضا منهم هنا، وقد أستوفيت أسماءهم ومقروءاتي عليهم، وإجازاتهم وأثباتهم، في مؤلفي في هذا الشأن، المسمى: (النظم الفريد لمتفرقات الأسانيد) وهو أجمع كتاب في هذا الفن.

فأذكر أولا من مشايخى أستاذ أهل الرسوخ، وشيخ الشيوخ، الجبل الراسى القاضى العلامة محمد بن أحمد العراسى، رحمه الله، المتوفى سنة (١٣١٦هـ)، حضرت عليه فى الروضة شمال صنعاء فى منزله أيام الخريف (١٣١٢هـ) فى قراءة تفريج الكروب.

#### ومن مشايخي:

القاضى العلامة على بن حسين المغربى رحمه الله، وقد قرأت عليه الصحيحين مع المطالعة فى الشروح حال القراءة، ومن كتب الحديث لأهل البيت عليهم السلام: أمالى الإمام المرشد بالله، وأمالى أبى طالب، وشفاء الأمير الحسين، وفى (سنن أبى داود)، (وشفاء) القاضى عياض، وفى أصول الفقه، الغاية، مع شرحها للحسين بن الإمام القاسم، وفى (الشرح الصغير المختصر) للسعد، و (الثمرات فى أحكام الآيات) مجلدان، للفقيه يوسف .

وأجازنى بهذا بما أشتمل عليه (أتحاف الأكابر في إسناد الدفاتر) للشوكاني ومن مشايخي عم المذكور القاضي العلامة حسين بن محسن المغربي رحمه الله .

حضرت عليه فى الحديث والتفسير، وقرأت عليه ثبت شيخه السيد العلامة عبد الكريم بن عبد الله أبى طالب، المسمى: (العقد النضيد فيما أتصل من الأسانيد)، بقراءته على شيخه المؤلف.

وأجازني بما أشتمل عليه العقد النضيد .

ومن مشايخي: القاضي العلامة حسين بن على العمرى حفظه الله .

حضرت عليه في الفقه (شرح الأزهار في فقه الأئمة الأطهار)، وفي التوحيد: (إيثار الحق على الخلق)، وفي علم العربية: (حاشية يسين على قطر الفاكهي)، (وشرح الخبيصي) على كافية ابن الحاجب، (والمطول) في علم المعاني، (وشرح الكافل في أصول الفقه)، (وحاشية اليزدي على شرح أيساغوجي في المنطق)، وفي علم الأثر: (شرح النخبة)، (وثمرات النظر في علم الأثر)، وفي الحديث: الأمهات الست، (وسبل السلام

للأمير)، (ومسند الإمام زيد)، (وشفاء الأمير الحسين)، وبعضا من المسلسلات.

وفى علم الصرف: شرح الشافية للشيخ لطف الله الغياث المسمى: (المناهل الصافية)، وفى السيرة النبوية: (سيرة ابن هشام)، (وبهجة المحافل)، (والهيكل اللطيف فى حلية الجسم الشريف)؛ وفى التفسير: (الكشاف)، (والإتقان والثمرات فى أحكام الآيات)، وغير ذلك من الرسائل، منها: (تحفة الناظر فى آداب المناظر).

وفى علم السند: (ثبت القاضى محمد مشحم )، (بلوغ الأمانى فى سند من أنزلت عليه المثانى)، وأجازنى بهذه المقروءات، وبما أشتمل عليه هذا الثبت، وثبت الشوكانى .

ومن مشايخى: القاضى العلامة أحمد بن عبد الله الجندارى، وهؤلاء المشايخ سندهم إلى الشوكانى، ومن مشايخهم القاضى العلامة المتقدم: محمد بن أحمد العراسى وبينى وبين شيخ الإسلام الشوكانى درجتين، وبعضهم ثلاث درجات وبعضهم أربع درجات، فالذى بينى وبينه درجتين عن مشايخى المذكورين عن شيخهم السيد العلامة إسماعيل بن محسن بن عبد الكريم عن شيخه الشوكانى، وفى طريق أخرى عن مشايخى عن شيخهم السيد العلامة للحافظ محمد بن إسماعيل الكيسى عن شيخه الشوكانى.

ومن مشايخى من علماء مكة: السيد العلامة: حسين بن محمد الحبشى مفتى مكة سابقا، حضرت عليه سنة (١٣٢٩هـ)، فى الحديث، وقرأت عليه ثبته بعد نسخه المسمى: فتح القوى فى سند السيد حسين الحبشى، وأجازنى بما أشتمل عليه وأجازنى علماء مكة فيما حضرت عليهم، وبمؤلفات شيخهم السيد العلامة: أحمد زينى دحلان.

ومن مشايخي في المدينة المنورة العلامة: يوسف بن إسماعيل النبهاني البيروتي أجازني في الروضة الشريفة بجميع مؤلفاته، وبما أشتمل عليه ثبته المسمى: (هادي الريد إلى طريق الأسانيد).

ومن مشايخي من علماء دمشق السيد العلامة: محمد بدر الدين الحسيني رحمه الله، صائم الدهر، محدث الشام وعلامة الدنيا، الزاهد الورع، لا يفتر لسانه عن ذكر الله، ولا يتكلم عن أحد، ولا يسمح في مجلسه أن يذكر أحد غائب.

لازمته فى دار الحديث خمس سنين أيام الحرب العمومى، وحضرت عليه فى جملة من العلوم منها صحيح البخارى، أمليت عليه وهو يسمع من جملة من الطلبة، وكان رحمه الله يحفظ الصحيحين غيبا مع رجالهما وتاريخ حياتهما، وقرأت عليه (نوادر الأصول)

للحكيم الترمذى، (وعقائد النسفى)، (والسعد على العزى)، (والفنارى) بحواشيه على الإيساغوجى، (والهداية في الحكمة)، (والخلاصة) للعاملي في علم الحساب، (وشرح تائية السلوك إلى ملك الملوك في التصوف)(()، (وشرح منظومة ابن الهايم) في علم الجبر والمقابلة، وأمليت عليه النصف الثاني من (الكشاف)، والنصف الأول من (تفسير الخطيب).

وحضرت عند شيخ آخر وأمليت عليه (المختصر في الترغيب والترهيب) وما إليه، وأمرنى بتجريد كثير من الأحاديث الضعيفة، وطلب منى مطالعته معى في علم الفلك والهيئة، التصريح على التشريح طبع الهند، والجغميني، وفي زيج ابن الشاطر، واللمعة شرح أزيج، ومؤلفي المطبوع بالشام سابقا (كنز الثقات في علم الأوقات).

هذا مع علو همته، وتحقيقه لجميع العلوم، وكبر سنه ونيف عن السبعين في تاريخ سنة (١٣٣٧هـ) لم يتكاسل عن أخذه لبعض العلوم من أصغر منه سنا، الذي لا يضر جهله بها. وقد أجازني إجازة عامة وخاصة عن مشايخه بأثباتهم إلى مؤلفيها .

ومن مشايخي: - شيخ الإسلام المصرى إبراهيم السقا بسنده إلى الأمير الكبير صاحب الثبت المشهور .

ومن مشايخي: مفتى دمشق السيد العلامة محمد عابدين أبو الخير، حضرت عليه صحيح مسلم ومسلسلات ابن عقيلة، وشطراً من ثبت جده العلامة: محمد عابدين المسمى: عقود اللآلئ في السند العوالي، وأجازني بما أشتمل عليه.

ومن مشايخى: - السيد العلامة محمد الكتانى المغربي، وحضرت بمصر فى أيام أنتسابى فى الأزهر على الشيخ عبد الرحيم أبو النجا، فى (شرح منهاج النووى) فى فقه الشافعية، فى جامع إبراهيم بك .

وعلى الشيخ العلامة محمد بخيت في البخارى والتفسير، بين العشائين في الأزهر، في قبة العباسي، وبعد صلاة الصبح في الموضع المذكور في التفسير، لدى الشيخ العلامة: يوسف الدجوى ولم أزل ملازماً دروسهما في مدة بقائي بمصر.

وقد جرت عادة المشايخ رحمهم الله أن يذكروا في إجازتهم سند بعض مقرو اتهم المشهورة، كأحد الأمهات الست، أو غيرها فأذكر سند البخارى دوما للأختصار، وأروى هذا

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة القاهرة .

الكتاب عن سبعة وعشرين شيخاً، قراءة وإجازة، فقرأته على تسعة مشايخ، ولى طرق، أذكر هنا أعلا طريق ولعلها أعلا طريق في الدنيا .

فأرويه عن شيخى السيد العلامة: عبد الرحمن بن عبد الله السقاف، عن شيخه السيد العلامة: عيد روس بن عمر، عن السيد: سليمان الأهدل، عن شيخه ابن سنة الفلاني، عن أحمد بن العجل عن النهروالي، عن الطاووسي عن الفرغاني، عن الختلاني، عن البخاري .

وأجزتهما أيضا من كتب أهل البيت عليهم السلام: (بالروض النضير شرح مجموع الإمام زيد بن على عليهما السلام)، بقراءتى شطرا منه على شيخنا العلامة: أحمد بن محمد السياغى رحمه الله، بسنده عن جده المؤلف أبى أمه القاضى العلامة: حسين بن أحمد السياغى رحمه الله.

وأجزتهما بمؤلفاتي وإن كانت لا تذكر، وقد جرت سنة العلماء في ذلك وهي بضع عشرة مختصراً فقد أجزتهما بجميع ما ذكر من الأثبات إلى مؤلفيها وأوصيهما بتقوى الله والدعاء لى بحسن الخاتمة وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وصحبه.

وحرره في ١٤ شهر رمضان الكريم سنة ١٣٥٤هـ الفقير إلى ربه

عبد الواسع بن يحي الواسعى

### خاتمـــــة

وكان الفراغ من كتابة هذه الترجمة ظهر يوم الأحد السابع عشر من شهر رمضان المعظم سنة أربع وأربعمائة وألف أحسن الله ختامها،

ثم زدت بعض الزيادات التي اقتضتها الحاجة، وذلك في مكة المكرمة والمدينة المنورة أثناء موسم حج سنة أربع وأربعمائة وألف، تقبل الله منا بمنه وكرمه وعفى عنا

کتبه أبو الفضل عبد الله بن محمد بن الصديق الحسني الغماري \_ عفي عنه

## تم بحمد الله وفضله كتاب سبيل التوفيق بترجمة عبد الله بن الصديق الغمارى

إشراف

محمد بن على بن يوسف

## إلى الإمام عبد الله الغمارى ( زالت المنة عنكم )

يــا سليل الأتقياا يـــا علــيم العلمــاء ي تجيــــك الأصــــفياء سا شاء للعباء ق\_\_\_\_ المحياء واللم\_اء نجيل خيير الأنبياء قـــد تجــاوزت العـــلآء نــالهم منـك الــسناء سلماً في الإرتقاء أنك ابين السشر فاء مقلل هذا الإبستلاء فيه خهير النسزلاء ي\_\_\_ل لأحك\_ام القصضاء فيه هددي وأهتداء حلوة مثال الرجاء مـــانكم رب الــــسماء

أيهسا السشيخ سسلاما يـــا وليــا مـــن ولي أنـــت فــــي الكـــون إمـــام أنست للمرضسي طبيسب قامد قد ساح منا قـــد مـــلأت الأرض علمـــا كــــل أقطياب البرايـــا هـــــنه الهحنــــة كانــــت إنها كانت بالسيلا كــــل أهــــل العلــــم لاقـــوا شروفها السمجن وكساتوا لم يكـــــن هــــــنا غرييـــــاً وايـــن ( يعقــوب ) مثــال يسا إمسام العسصر عسشتم إتنـــــــــــــــــ أزجــــــــ التهــــاني زالـــت المحنـــة عـــنكم

كتيها فضيلة الشيخ/ عبد القادر عوض شيخ الطريقة القاوقجية الشاذلية بأويش الحجر مركز المتصورة بعصر، في ٣ من شوال .

### الفهــــرس

| £,      | مقدمــــــة                                            |
|---------|--------------------------------------------------------|
|         | نسبی                                                   |
|         | نسبى من جهة الأم                                       |
|         | الولادة والنشأة                                        |
|         | الرحلة إلى فاس                                         |
|         | السفر إلى مصر                                          |
|         | بعض ما درسته للطلبة                                    |
|         | ما حصلت عليه من الشهادات                               |
| ٣٣      |                                                        |
| ۳٦      | من عاصرته من أهل الحديث                                |
| ي خيراً | فى ذكر شيوخى رحمهم الله وأثابهم رضاه وجزاهم جميعاً عنم |
|         | تلامذتی                                                |
|         | کنیتــــی                                              |
| 70      | مؤلفاتيم                                               |
|         | مؤلفاتي في السجن                                       |
|         | مؤلفاتي بالمغربم                                       |
|         | تآلیف لم تکمل                                          |
| νν      | مؤلفات ضاعتمؤلفات ضاعت                                 |
|         | مؤلفات لم أسبق إليها                                   |
|         | في ذكر بعض ما حررته من الفوائد ومنها ما لم أسبق إليها  |
| ۸٧      | فى ثناء العلماء على                                    |
| ٩٠      | في ذكر بعض المبشرات                                    |
| ٩٢      | في ذكر ما رحلت إليه من البلاد                          |
|         | فصل في نصوص بعض الإجازات                               |
| 114     | m                                                      |
| 119     | لى الإمام عبد الله الغمارى                             |
|         | لقهرسلقهرس                                             |